Filosofia

Ivana Costa
Marisa Divenosa

2° Ao Polimodal

[pia]

1PUE

MO

)

'EDITORIAL MAIPUE




Filosofia

Ivana Costa y Marisa Divenosa
1 edicion Febrero de 2005

2da. reimpresién, marzo de 2012

©Editorial Maipue
Zufriategui 1153, 1714 Ituzaingd, provincia de Buenos Aires, Argentina.
Tel./fax: 54-11-4458-0259 y 54-11-4624-9370

ventas@maipue.com.ar / promocion@maipue.com.ar
www.maipue.com.ar

ISBN 987-9493-15-X

Arte de tapa: Graciela Mosches
Disefio de tapa: Disegnobrass
Diagramacién: Paihuen

Correccioén de textos: Andrea Di Cione

Esta edicion se termin6 de imprimir en
los talleres Grafica Vuelta de Pagina
en Buenos Aires, Republica Argentina,

Costa, Ivana

Filosofia / Ivana Costa y Marisa Divenosa. -1 ed. - Buenos Aires : Maipue,
2005.

220 p. ; 27x19 cm.
ISBN 987-9493-16-8

1. Filosofia-Ensenianza Media. 1. Divenosa, Marisa. II. Titulo
CDD 100.711

Fecha de catalogacion 13-01-05

Queda hechoel dépésito que establece la Ley 11.723.

Libro de edicion Argentina

No se permite la reproduccion parcial o total, el almacenamiento, el alquiler, la transmision o la
transformacion de este libro, en cualquier forma o por cualquier medio, sea electronico o mecénico,
mediante fotocopias, digitalizacion u otros métodos, sin el permiso previo y escrito del editor. Su
infraccién estd penada por las leyes 11723 y 25446.-




Indice

Capitulo I: La filosofia

De profesion filOSOLO ......ivwucueiiriieiieiiiice ettt et 7
La fillOSOMIA €11 CASA c.euervemreeeereererercriereitneeatetriestseeseseerneesessenratesestsessenessassesnemtosssenensasssssenenesassesenesessenens 10
La Filosofia en palabras prestadas ... sssssssssensases 11
RUMDO @ 18 EFINICION ..eveecetrireenciriiiiieneeesiestrtreee ettt ettt et eststesesssestsesssstssnsessenestssssssemtssssene 14
Ment filosOfiCo.....cvuvermecncriviirniniiriracininans e e E e AR e s bbb e s sersnsbeses 16
No es ciencia ni ideologia... €5 filloSOfia ...t e 20
Prehistoria fllOSOfICA ...ceverrinininiiniitiicieniiit ettt eas s er et oo ercsestis s s e seresebesssesssen 21
CONEINOS 18 NISTOTIA -vvevevereeireritrireniie ettt rbs e ese e sestbestseseseseaeseseseesanssesasesesenen 24
Period0 antiUO ....cevcviriieeiiiieieiieiise bbb b 24
Periodo MEAIEVAL ......c.couvueiviniiieieiinieiceresirest ettt sses st sessatebeseseseseseesensstesesenenensesenes 26
PeriodO MOAETINIO ...ttt sttt st s b st asa st sesesasasasesasass 28
Periodo CONEMPOTANEO ....cvurviuiiieiinisitrnstet st b st st bbb sa st 30
Qué hacemos hoy con 1a filoSOfIa ........civimriiiiriii s 33
La importancia de 1a DI0GtICa ......ovuveirieiririticnii s ses s sesans 33
La filosofia en la escuela, en el café, ;en el CONSUILOTIO? ....c.c.cevuevruerreerereerineerereserenesereseeeesenes 35

Capitulo II: Légica

Lenguaje y argumentacion ...........coeeurmeniiririinrennii ettt ssssnsssssasssssessssies 37
Argumento y razonamiento: el razonamiento informal y el razonamiento formal ...................... 42
Las estructuras bdsicas del razonamiento ... 45
La fOrma IOICA ...ttt b s sr s an 49
El cuadrado de 1a OPOSICION ....cuvvvreiiniviiriiiiini s seaes bbb st st sesens 50

Criticas modernas al cuadrado de 1a 0posiCiOn ...ttt 51
SLOZISTNO CALEZOTICO c.vvvvvevencriecrerirereriserisneesesassisssissessssaseessesesesssessesesssesesesesstssesssessssesssesssessnssessessesesns 54
El concepto de validez formal..........ciiiiiiiiitii st 55
Reglas del SIlOZISIMO COITECLO .....ovvimrimimiiriiiriii et srsssassassnssssrsnosaes 58
LOgica SIMDOLICA ...eviviiiereieiitetsteiiiies ettt bbb bbb nsas 59
Verdad 0 falsedad ...ttt 64

Valor de verdad y tablas de verdad.......ccoiirieiiiiiiiei e 64
Coémo confeccionar tablas de Verdad ... 66
Algunas reglas de INferencia ... s 68
Los tipos de falacia y la practica de-la argumentacion ... 71

Capitulo III: La ética

BHCA Y TOTAL .evrvvevereereriensnecessseseesesasseesesssecsssasssssssssesssessessesee s et ses et ee s st s st sss e ssssssesssnns 77
Conciencia Moral y VITtUd ..ottt s 80
¢De donde vienen €508 Planteos? ...ttt eeetsesraenes 84

La €tiCa SOCTALICA vvvvevererereretiteniieetie sttt bbbt sb bbb bbb nas 84

Platon ¥ 18 €HICA vuvermeecrrrrrinerercte ettt s bt 86

La ética de ATIStOIElES ......ocucveveeeeteete e 87
Concepciones de 10 €HCO ....ovuiiriiiiiiceier e s 92
Eticas deontolOgicas Y teleOIGZICAS ....uv.cuurruerrressrsismesssssssssmsssssssnssssssessssnssssssssssssnssssssssssssnsssssnness 100
¢Cudl es el fundamento de 1a MOTAL? ...t essss s s 101
L0S AIlEIMAS LICOS cuvvvrirrerrerivrrrnneriinrctse et er s bbb aa b s R bbbt 102

Los problemas éticos y los dilemas de nuestra €poca .........ocvvuiicmiiniiinisicncniiineinenceesnnsenenns 106




Etica Y POLEICA ovovutreiiieiee ittt bt 110

CAPITULO IV - Teoria del conocimiehto

La definicién del conocimiento: creencia, verdad y fundamentacion ..........ccoveevvcvcinirininencnne. 113
Verdad, coherencia y VerifiCacion ...t seseene 115
Tipos de fundamentacion .........coueiriiniiinii e 117
Algunos problemas gnoseolOZICOS .........ccvrurriiiiiniiieiniini s 118
Posibilidades y limites del conOCIMIENtO........cvvvvviviiiiiiinii s 118
¢De dénde viene 10 qUE SADEMOS? ..ot s 122
El conocimiento CIeNtIfiCO ...ttt s 131
Caracteristicas de la ciencia. Dimensién social del conocimiento cientifico. .......cccccoeueunnenen 131
El conocimiento cientifico y el tecnolOgico ........ccovevviimiiiiieiiiiiii 137
El método cientifico y los métodos para hacer avanzar el conocimiento en ciencias formales y
FACHICAS. ceevviiriiiicc i bbbt 139
Aspectos éticos de la practica cientifica y tecnoldgica .......coceerveviceriiireiiiiecec 145

CAPITULO V - El problema antropolégico

SUE €5 €1 NOMDIEY ..ottt ettt 151
AIZO A€ HISTOTIA ..vuverieeiiiniicirireecii sttt nn e SRR 153
Unidad y dua@lidad ... 160
ESencia ¥ @XiStENCIA ...civiiiiriiiiici ettt bbb 165
Necesidad § HDertad ... e e ene 168
L@ tEASCENAEIICIA «.cvvveveverrevevesssseeessssssseessssssssesesssssssses s sssss e ssssss s sssssss s sesssss e ss st sesne s 171

CAPITULO VI - Debates filoséficos sobre probleméticas contemporaneas

La globaliZaCiOn ...c.cvivieieieiiiii et 173
La pobreza mundial. El "fin del trabajo” ..........cccccouminiiiiii e 173
Globalizacion y filosoffa POItCa ........ccoeieiiveiii e 176
Textos para seguir pensando:
1) IMPETIO ottt e e 178
2) ¢;Lucha nacional 0 Global? ... 179
3) Una teoria sin 1r€alidad .......ccceevierirreeierieinieinienieiseieisestere st ssestessssstestese s et essebeteeresserssssnnenes 180
Globalizacion y COMUNICACION ...ovuvuiveveieieiieiieritet e s s saseast b nae 181
La construccion de "sujetos” de la informacién en unmundo global ........... s 187
La determinacidn acerca de la vida........cccccevvviriciencene. s 190
JCUANAO COMIENZA 1 VIAA? w.vvvevvverrrionrisesiesessnsvessssse s sssss s s ss s sssssssnese s ssnens 190
Texto 1) ;Cudndo comienza-1a vida? ...ttt ssssseses 192
Texto 2) El aborto, un problema de saltud pibLca ........ccceueeiicerieicrcirceeccnieecereeiereseeeenens 193
Filiacion, identidad ¥ Vida ...t eiesesieesese s esesesesssesesesenesesansans 192
Violencia s0cial @ INSEZUIIAAQ ........cvuvuuererrumeeieiireriectenisetese st sssesessessesessesssse s ssssessessssessssssanes 199
(QUE €5 1a VIOIENCIAT ..o eerenenns 200
La inseguridad en las sociedades modernas y contemporaneas...........cocoveveviiniviviinencenaenns 205
Guerra y carrera armamentiSta ... vieieieneiei e s 210
Problematicas ambientales: violacién del equilibrio ecolOgICO ..o, 215
El protocolo de Kyoto y el equilib1io €ColGICO ....cuvvvviviimiminiiieiricrevrii e 215

BIDHHOGTALIA v.vvvirriiiirititir it e b 217



S 2 i

La filosofia

De profesion filésofo

Hablar de filosofia es siempre entablar una conversacién compleja. Ya sea porque en
general se piensa que la filosofia es una actividad aburrida o complicada, ya sea
porque se considera que estd reservada a unos pocos intelectuales, o porque se ve en
ella una marana compleja de pensamientos inabordables, el tratamiento filosé6fico
de un tema suele ser evitado de manera expresa. Sin embargo, considerar la filosofia
de esta manera es una forma de ignorar realmente de qué se trata. Ahora nos dedica-
remos a intentar esclarecer este concepto, y en las pdginas que siguen el lector se
daré cuenta de hasta qué punto la filosofia forma parte de sus actividades cotidia-
nas, aunque no lo perciba.
Sihay algo que todo el mundo sabe de la filosofia es que se relaciona con los antiguos
griegos, y que Socrates, Platon y Arist6teles fueron los méas reconocidos filésofos de
la Grecia clasica, la que abarca los siglos V y IV a.C. Como noble hija de padres
griegos, su nombre proviene justamente de este idioma.
leosofza es un termmo compuesto por dos palabras griegas: philos, que 51gn1f1ca
“amor”, “afeccién a” y también “amistad”, y sophia, que quiere decir “saber”, “cono-
cimiento”. Si decimos solamente esto, se pensard que ella se ocupa de aumentar el
saber, de intentar conocer todo el tiempo mas, y el fildsofo serd alguien enamorado del
saber, dvido de conocer, y que siente necesidad de aprender siempre més y nunca se
satisface con lo que sabe. En parte, esta conclusién es correcta; pero si decimos sélo
esto, corremos el riesgo de pensar que el filésofo es un erudito, es decir, una persona
centrada solamente en incrementar constantemente la cantidad de datos o de infor-
macién que posee, 0 en especializarse en todas las ciencias y conocimientos, y eso no
es exactamente un filésofo. Se trata, mejor, de alguien que hace de la reflexién una
actividad central de su vida. Utilizamos aqui el término “reflexién” en su sentido
primario, es decir, aquel que menciona un reflejo, como si fuera un espejo. Reflexio-
nar quiere decir mirarse a si mismo en un gesto de flexién, en un movimiento sobre
uno mismo, un repliegue interior en el que uno se pone frente a s mismo para obser-
var, asi, sus ideas, opiniones, pensamientos. Si reflexionamos sobre el sentido de la
vida, por ejemplo, el gjercicio consistira en percibir qué es lo que pensamos nosotros
mismos sobre él. Y es por esto que la reflexién implica siempre el cuestionamiento:
¢qué pienso que es la vida? ;en qué creo que consiste la existencia?

7




. i

La principal contribucién de la cultura helénica fue
el éxito que alcanzo en la abstraccién, es decir, en
hallar términos capaces de expresar elementos co-
munes a situaciones diversas, sin tener que referir-
se siempre a casos concretos.

John D. Bernal, Historia social de la ciencia.

Socrdres.

P R

Sécrates y Platén en una iconografia medieval.

Capitulo 1

‘La filosofia, entonces, es una actividad teérica, es

decir que establece teorias o explicaciones, y que
no requiere, por ejemplo, de pruebas de labora-
torio o del trabajo de campo, como otras disci-
plinas. Se dice que la filosofia es tedrica en sen-
tido propio, ya que originariamente “teérico”
significaba “de contemplacién” o “de observa-
cién”; entonces, cuando decimos que la filoso-
fia es una actividad tedrica, queremos decir que
toma distancia respecto de la realidad, que in-
tenta observarla y hacer un juicio critico sobre
ella, explicando el orden que tiene y establecien-
do relaciones entre sus partes. A esto se le lla-
ma elaborar sistemas de pensamiento y es, en
ultima instancia, el trabajo que intenta realizar
todo filésofo: explicar la realidad, mostrando
cémo se relacionan las partes entre si y c6mo
funciona la totalidad que explica.

Para realizar este trabajo critico el fildsofo se
plantea preguntas. Pero evidentemente no es el
tnico que se plantea preguntas (un cientifico,
por ejemplo, también las formula). La diferen-
cia consiste en que el tipo de preguntas que el
filésofo formula no pueden ser respondidas por
las ciencias ni por las férmulas que provienen
del sentido comtin, porque la filosofia se pre-
gunta acerca de las cosas mds basicas y anterio-
res al cuestionamiento cientifico —hasta podria-
mos decir, mds fundamentales- y ademads su
pregunta supone un ejercicio riguroso de la re-
flexién hasta sus tltimas consecuencias —es de-
cir que no se conforma con encontrar la rapida
consolacién de una serie de opiniones mas o
menos tranquilizadoras—. Para un cientifico, por

- ejemplo, la necesidad de llegar a la verdad o la

importancia de adquirir mayor conocimiento
son presupuestos de los que parte y con los que
todos los cientificos acuerdan, sin preocuparse
por explicar por qué esto es asi. Para el filésofo,
en cambio, no es evidente qué queremos decir
cuando hablamos de “la verdad”, y no va de
suyo que es importante acumular conocimien-
tos; mas bien se pregunta por la posibilidad de

8



conocer, de transmitir esos conocimientos, de cudn verdaderos son. La filosofia cues-
tiona, pregunta, pide argumentaciones y demostraciones de lo que sostiene. No se
conforma con lo que otros dicen y busca sus propias razones.
Veamos algunos otros ejemplos de como funciona la filosofia: si preguntamos por
qué los hombres a veces obran mal, mienten o matan, o por qué los seres humanos
no pueden vivir fuera de la sociedad, o qué quiere decir que algo existe, no vamos a
encontrar ninguna ciencia que pueda responder a estas preguntas, ya sea porque las
exceden o porque las dan por contestadas. Disciplinas como la criminologia, la cien-
cia politica o la antropologia se conforman con las respuestas que alguna autoridad
les dio al respecto o simplemente toman esos hechos (que los seres humanos mien-
ten, matan, que no pueden vivir fuera de la sociedad) como datos y no como pregun-
tas. Los filésofos han pensado estas y muchas otras preguntas, porque Iz filosofia es
un saber sin supuestos, es decir, no supone que las cosas son como aparentan o como
otros nos dijeron, sino que cuestiona absolutamente todo.
Como dijimos antes, con las ideas que elaboran a partir de sus preguntas los filgso-
fos han construido sistemas filoséficos. Pongamos un ejemplo de esto y leamos a
continuacion las reflexiones y argumentos de diferentes fildsofos que han tratado de
definir nada menos que la filosofia. El primero de los ejemplos consiste en un didlogo
escrito por Platén (428-347 a.C. —esta fecha, aunque conjetural, es la mas aceptada
entre los especialistas—), en el cual conversan el personaje Sécrates, filésofo, con sus
discipulos Simmias y Cebes; estos tiltimos discuten con el primero acerca del signifi-
cado de la muerte, porque Sécrates ha sido condenado a muerte, estd a punto de ser
ejecutado y sin embargo estd tranquilo porque asegura a sus amigos que la filosofia
le ha hecho comprender qué significa morir.
"Sécrates: En cuanto a ustedes, quiero darles una explicacién segtin la cual me parece
natural que un hombre que ha pasado realmente la vida en la filosofia no tema cuando
estd a punto de morir y esté en cambio esperanzado en que, después de haber muerto,
alcanzara alld los mayores bienes. Ahora bien, cémo es esto asi, Simmias y Cebes, intenta-
ré explicarlo. Es probable que para el resto de la gente pase inadvertido el que cuantos se
aboquen correctamente a la filosofia no se preparan para ninguna otra cosa que para
morir y estar muertos. Y si eso es cierto, serfa completamente insélito que, después de no
anhelar durante toda la vida otra cosa que [la muerte], al llegar ésta uno se irrita frente a
lo que antes anheld, y en lo cual se ha ejercitado” (Platén, Feddn; siglo IV a.C.).
Alguien que se haya dedicado a la filosofia —dice Sécrates— podra entender claramen-
te en qué consiste su ayuda pues le permite dedicarse a lo més valioso que hay en él,
su alma, y no pasar una vida dedicada al cuerpo y a sus placeres. La muerte, que
significa para este fil6sofo el abandono de ese cuerpo, debe ser vista necesariamente
como algo positivo; la filosofia nos ayudaria a darnos cuenta de eso.
Pero ésta, obviamente, no es la tinica opinién acerca del valor de la filosofia. Veamos
lo que Aristételes (384-322 a.C.), que fue alumno de Platén, escribid, tiempo des-
pués, al respecto:
"Por lo pronto, concebimos al filésofo principalmente como conocedor del conjunto de

las cosas, en cuanto es posible, pero sin tener la ciencia de cada una de ellas en particular.
En seguida, el que puede llegar al conocimiento de las cosas arduas, aquellas a las que no

9




se llega sino venciendo graves dificultades, ;no
lo llamaremos filésofo? En efecto, conocer por
los sentidos es una facultad comiin a todos, y
un conocimiento que se adquiere sin esfuerzos
no tiene nada de filoséfico. Por dltimo, el que
tiene las nociones més rigurosas de las causas,
y que mejor ensefia estas nociones, es mas fil6-
sofo que todos los demds en todas las ciencias;
aquella que se busca por si misma, sélo por el
~ ansia de saber, es mds filoséfica que la que se
estudia por sus resultados; asi como la que do-
mina a las demds es mads filosdfica que la que
estd subordinada a cualquier otra. (...) De todo
lo que acabamos de decir sobre la ciencia mis-
ma, resulta la definicién de filosofia que busca-
mos. Es imprescindible que sea la ciencia teéri-
ca de los primeros principios y de las primeras
causas, porque una de las causas es el bien, la
razon final" (Aristételes, Metafisica, sigloIV a.C.).

Para Aristételes la filosofia es, entonces, un sa-
ber que se ocupa de las causas de las cosas, pero
no de cualquier causa, sino de las causas prime-
ras, las principales y mds fundamentales, aun-
‘ que sean las menos evidentes y aunque llegue-
Aristételes, de Rembrandt. ' mos a ellas después de arduas investigaciones.

La filosofia en casa

Ala hora de hablar de filosofia parece que estamos obligados a citar sélo la palabra
de los filésofos célebres; sin embargo, no son ellos los tinicos que filosofan y reflexio-
nan. Muy por el contrario, preguntas como las que acabamos de formular pueden
ser hechas por cualquiera de nosotros en cualquier momento. De hecho, todos
filosofamos con mayor o menor frecuencia, con mayor o menor rigor, porque re-
flexionar es parte esencial de la vida humana. Suele decirse que las circunstancias en
las que mas frecuentemente nos ponemos filosdficos estdn determinadas por ciertos
hechos que pasan en nuestras vidas. Una de estas situaciones tiene que ver con
enfrentarmos a algo que nos causa extrariamiento; el filsofo aleman Martin Heidegger
(1889-1976) habla de la “relacién de familiaridad” que tenemos con las cosas. Cuan-
do utilizamos las cosas que forman parte de nuestro mundo cotidiano —dice— no
tenemos una relacion de real conocimiento con ellas, sino de “utilidad”. Pero de
pronto, por alguna razén, porque algo cambi o porque nosotros cambiamos, un dia
empezamos a percibirlas de manera diferente y particular, y nos surge la pregunta
acerca de por qué las cosas son de la manera que son o por qué pasa lo que pasa.

Tomemos un ejemplo. Todos sabemos en qué consiste el nacimiento de un nifio, nos
parece un hecho absolutamente natural, y no nos asombra ni nos cuestionamos so-
bre el hecho. Pero muchas veces, cuando nace alguien cercano a nosotros, tenemos

10




La filosofia

tendencia a sentir que no se trata del mismo hecho que sabiamos bien en qué consis-
tia. Se trata ahora de que ha nacido un ser humano, cuya vida ha surgido del deseo
de sus padres, de una situacién determinada que lo ha generado, o de una suma de
hechos independientes de él, pero una vez que este ser ha nacido ya no puede redu-
cirse al solo deseo de sus progenitores, ni tampoco a una situacién ni a una suma de
hechos, sino que ahora existe como un ser nuevo, un sujeto diferente de todos los
demds. Este es el “milagro de la vida”, que no deja de ser un misterio para los hom-
bres desde que son hombres. El misterio de la muerte no es menos intrigante para la
filosofia. O la injusticia que cometen unos seres humanos contra otros. O las severas
desigualdades entre ciudadanos de un mismo pais. Otras circunstancias que gene-
ran la reflexion filos6fica en nuestra vida cotidiana son las llamadas situaciones limi-
te: hechos que nos afectan dramaticamente, y que nos inducen a preguntarnos por
qué estos hechos nos suceden a nosotros o a determinadas personas y no a otras,
(por qué la vida es asi? o también ;qué sentido tiene ese hecho en nuestra vida?.
Ejemplos claros de situaciones limite son la muerte de alguien muy querido, o de
alguien joven, el padecimiento de graves dolencias, a veces de por vida. Lo cierto es
que ninguno de nosotros puede escapar a este tipo de reflexién, porque es, hasta
donde podemos ver, esencial a todo ser humano.

En fin: la filosofia estd presente, de algtin modo, en la vida de todos y mucho més de
lo que sospechamos. Aunque no todos elaboremos una teoria sobre la vida o sobre la
especie humana, no podemos evitar la reflexion, que finalmente constituye un acto
natural para quienes poseemos pensamiento.

AYER LE DEDI
A Ml PADPA QUE
ME EXPLICARA
QUE ES LA
HLOSOFIA

Mafalda, por Quino.

La Filosofia en palabras prestadas

Immanuel Kant (1724-1804), quiza el mas decisivo de los filé6sofos modernos, hizo
sus principales aportes en el ambito de la reflexién sobre la accién humana, como se
vera cuando estudiemos la ética. Aqui queremos mostrar, sin embargo, su posicion
acerca de la filosoffa y de la actividad del fil6sofo:
"De forma general, nadie puede llamarse filésofo, si no puede filosofar. Pero no se apren-
de a filosofar més que por el ejercicio y el uso que hace uno mismo de la propia razén.
¢Cémo podria, propiamente hablando, aprenderse la filosofia? En filosoffa, cada pensa-
dor hace latir su corazén —por decirlo asi- sobre las ruinas de otra; pero nunca ninguna
llega a volverse inquebrantable en todas sus partes. De ahi, que no pueda aprenderse a

11

Material de distribucion gratuita




fondo la filosofia, porque ella todavia no existe. Pero si suponemos que existe una efectiva-
mente, ninguno de los hombres que la aprendiera podria decirse “filésofo”, pues el cono-
cimiento que tendria permaneceria siendo subjetivamente histérico. Es diferente en mate-
maticas. Esta ciencia puede, en cierta medida, ser aprendida; pues aqui las pruebas son
tan evidentes que cada uno puede convencerse; y ademads, en razén de su evidencia, pue-
de ser considerada como una doctrina cierta y estable"(I. Kant, Logica, 1800).
La filosofia es un ejercicio, dice Kant. Hacer filosofia no es sélo leer lo que otros
dijeron y considerarlo verdadero. No se trata de aprender teorias y explicaciones; se
trata en realidad de pensar, de usar nuestra propia razén para ser criticos frente a los
hechos de la realidad. No hay una filosofia prefabricada. La filosofia es un hacer. De
ahi que este fil6sofo diga que la filosofia todavia no existe, porque es una tarea actual,
de este momento y de esta circunstancia. La misma idea estaba en Sécrates, de quien
se dice que no escribié ningun texto que diera a conocer su propia filosofia ya que
consideraba que no tenia sentido transmitir un contenido filoséfico determinado.
La filosofia es aqui y ahora, es reflexién con los otros, es intercambio de opiniones,
argumentos y discusiones. Por eso para muchos autores no es posible la filosofia en
soledad absoluta, porque es una actividad eminentemente social, comunitaria, con-
junta y, sobre todo, viviente y cambiante. Las otras ciencias, nos dice Kant, no son
iguales, porque poseen unos contenidos més o menos fijos y no se espera que estos
contenidos se pongan en discusién una y otra vez.
A pesar de que pertenecen a siglos y momentos histéricos muy diversos, el pensador
contemporaneo Karl Jaspers (1883-1969) complementa la posicién de Kant y explica
la filosoffa desde otro punto de vista:
":Qué es, pues, la filosofia, que se manifiesta tan universalmente bajo tan singulares for-
mas? La palabra griega phildsophos (filésofo) se formé en oposicién a sophds. Se trata del
amante del conocimiento (del saber) a diferencia de aquel que estando en posesién del
conocimiento se llamaba sapiente o sabio. Este sentido de la palabra ha persistido hasta
hoy: la bisqueda de la verdad, no la posesién de ella, es la esencia de la filosofia, por
frecuentemente que se la traicione en el dogmatismo, esto es, en un saber enunciado en
proposiciones, definitivo, perfecto y ensefiable. Filosofia quiere decir ir de camino. Sus
preguntas son mds esenciales que sus respuestas, y toda respuesta se convierte en una
nueva pregunta.
Pero este ir de camino —el destino del hombre en el tiempo— alberga en su seno la posibi-
lidad de una honda satisfaccién, mas atn, de la plenitud en algunos elevados momentos.
Esa plenitud no estriba nunca en una certeza enunciable, ni en proposiciones ni confesio-
nes, sino en la realizacién histérica del ser del hombre, al que se le abre el ser mismo.
Lograr esta realidad dentro de las situaciones en que se halla en cada caso un hombre es el
sentido del filosofar” (K. Jaspers, La filosofia, 1949).
Jaspers nos hace ver que un filésofo no es un sapiente o un sabio, en el sentido de
alguien que se siente completo y satisfecho, considerando que ha aprendido ya sufi-
ciente y que debe ahora echarse a descansar. El dogmatismo del que hablan Kant y
Jaspers se refiere a la filosofia como una doctrina cerrada, estdtica y no cuestionada,
que forma parte de quien se considera sabio, pero no del filésofo. Este es, en reali-
dad, alguien que siente su carencia, su falta de saber, su necesidad de cuestionar, y al
sentirlo estd impulsado a avanzar en el cuestionamiento. Por eso la filosofia es un

12




3
1
1
1

andar, un caminar, m4s que un resultado final. Para un filésofo, este avance a través
de las preguntas es mds importante que la meta de las respuestas, porque poseer
respuestas para todo seria convertirse en un sabio. Un aspecto diferente de la activi-
dad filoséfica se resalta a continuacién; veamoslo:

"Cada época histdrica tiene emergentes caractetisticos que van conformdndose de mane-
ra singular. La filosoffa, que pretende reflexionar sobre ellos, no puede substraerse a los
problemas, las fascinaciones y las obsesiones de su tiempo. La problematica filoséfica
actual es multiple y variada. No obstante, pareceria que existen algunos denominadores
comunes alrededor de los cuales gira el pensamiento actual. Ellos son: el lenguaje, la
ciencia y la ética. (...) El tema que ahora da qué pensar es el de la libertad con respecto a la
informacién. He aqui la cuestién para nuestra reflexién. La filosofia hace 2.500 afios, en

Grecia, comenzé a plantearse el problema de la libertad. Muchos fueron los interrogantes

y muchas las respuestas que a través del tiempo se han dado respecto de lalibertad. (...) Es

decir que, en ultima instancia, y a pesar de los cambios espectaculares, nos seguimos

replanteando las mismas preguntas. Es como si, después de tantos adelantos tecnolégi-
cos, de tanta ciencia y de tantas situaciones superadas, volviéramos la mirada a Grecia

con nostalgia... total, 2.500 afios no es nada". (Esther Diaz, Para seguir pensando, 1989)

El dltimo texto nos lleva a prestar atencién a un nuevo aspecto: la importancia
del contexto histdrico en el que se desarrolla la filosofia, para su desarrollo mismo.
En aquel camino filoséfico que sefialaba Jaspers, en el cual las preguntas son mas im-
portantes que sus respuestas, no ha cambiado demasiado el panorama; los antiguos se
cuestionaban qué es la libertad y cémo conservarla, y hoy nos hacemos la misma pre-
gunta. Sin embargo, cada época estard marcada por un problema o tipo de problemas
mads bien especificos, y entonces es natural que los fildsofos se ocupen especialmente
de unos temas y dejen otros de lado. Para la docente argentina Esther Diaz, uno de los
problemas actuales que se impone pensar es el de la relacién entre la informacién y la
libertad. Un problema tal como si se debe permitir la clonacién humana o no, segura-
mente no era posible en la época medieval cuando la ciencia no podia hacer efectiva
la clonacién de ningtin modo; sin embargo, en el fondo de este problema hay otro
que si tiene vigencia en todas las épocas: jtenemos libertad para manejar la vida
humana como si fuéramos sus duefios absolutos?, ;qué derecho tiene el hombre de
interferir en el recorrido natural y espontdneo de los acontecimientos?

Emmanuel Kant. Karl Jaspers.

13




DIJO UN FILOSOFO...

"Toda persona que ha aprendido a ha-
blar puede utilizar frases para describir
los acontecimientos. Los acontecimien-
tos son la prueba de la verdad de las fra-
ses. En ciertas circunstancias, todo eso es
tan evidente que es dificil de encontrar
ahi un problema. En otras, es tan oscuro
que es dificultoso ver alguna solucién.
Siusted dice: “Llueve”, puede saber que
lo que dice es verdadero porque ve caer
lalluvia, porque siente que lo moja y es-
cucha su ruido. Pero las dificultades sur-
gen a partir del momento en que inten-
tamos analizar lo que pasa cuando ha-
cemos enunciados de este tipo, basdndo-
nos en la experiencia inmediata. ;En que
sentido “conocemos” algo que pasa, in-
dependientemente de las palabras que
empleamos para mencionarlo? ;Cémo
podemos compararlo con nuestras pala-
bras, de manera que sepamos que nues-
tras palabras son exactas? ;Qué relacién
debe existir entre lo que pasa y nuestras
palabras, para que nuestras palabras
puedan ser exactas? ;Cémo sabemos, en
cada caso, si esta relacién existe o es un
error? ;Puede ser posible saber si nues-
tras palabras son exactas sin tener nin-
gun conocimiento no-verbal de algo que
pasay a lo que se aplican nuestras pala-
bras?"

Bertrand Russell, Significacién y verdad,
siglo XX.

Bertrand Russell.

' Rumbo a la definicién

A continuacién transcribimos algunas caracte-
rizaciones de la filosofia que han sido presenta-
das por algunos filédsofos y que completan las
que revisamos antes.

1. El proceso que consiste en examinar una cosa
por medio de la vista es completamente lle-
no de ilusiones y lleno de ilusiones es tam-
bién el que se vale de las orejas o de cualquier
otro de los sentidos; ella [la filosofia] persua-
de al alma de tomar sus distancias, en la me-

dida en que no es absolutamente necesario

recurrir a los sentidos (Platén, Feddn, siglo IV
a.C.).

2. El objeto de la filosofia es la aclaracién l6gica
del pensamiento. Filosofia no es una teoria,
sino una actividad. Una obra filoséfica con-
siste esencialmente en elucidaciones. El resul-
tado de la filosoffa:no son “proposiciones fi-
loséficas”, sino el esclarecerse esas proposi-
ciones. La filosofia debe esclarecer y delimi-
tar con precisién los pensamientos que de otro
modo serfan, por asi decirlo, opacos y confu-
sos (Ludwig Wittgenstein -1883-1951-,
Tractatus Légico- Philosophicus, 1922)

3. La filosofia estd escrita en este libro inmenso
perpetuamente abierto delante de nuestros
ojos (quiero decir el universo), pero no se la
puede aprender si no se aprende primero el
lenguaje y los caracteres en los cuales estd
escrita (Galileo Galilei -1564-1642-, El
ensayador, 1623).

4. El buen sentido es la cosa mejor repartida del
mundo; pues cada uno piensa que esta tan
bien provisto de él, que incluso quienes son
dificiles de contentar en las demas cosas, no
desea para nada mds del que tienen. No es
verosimil que todos se equivoquen. en eso:
pero sobre todo eso testimonia que el poder
de juzgar bien y de distinguir lo verdadero
de lo falso, que es propiamente lo que se lla-
ma el buen sentido de la razén, es natural-

14

Capitulo I



' La filosofia

mente igual en todos los hombres; y asf, que la diversidad de nuestras opiniones
no viene de que unos son mds razonables que otros, sino solamente de que condu-
cimos nuestros pensamientos por diversas vias, y no consideramos las mismas
cosas. Pues no es suficiente tener un buen pensamiento, sino que lo principal es
aplicarlo bien (Rene Descartes ~1596-1650—, Discurso del método, 1637).

S6LO SE QUE
NO SE NADA

* //QUERIENDO DESPRESTIGIAR
NUESTRO SISTEMA EDUCATIVO,
ECEEHP

Esto no es todo, Quino.




Podemos sintetizar lo que para estos pensadores es la filosofia, asi:

¢ Un saber tedrico.

¢ Una disciplina que cuestiona todo, hasta las cosas mds bdsicas y obvias.

¢ Una actitud critica general.

e Las palabras y la manera de expresar los pensamientos es fundamental en la argu-
mentacion filoséfica, para que la comunicacién de las ideas sea real y no aparente.

e Como consecuencia de su actitud cuestionadora, debe estar abierta a la diversidad
de respuestas, a la diferencia de perspectivas, al intercambio de opinién.

* Su condicién primordial para aceptar una idea es que ésta pueda ser fundamenta-
da coherentemente y no esté en contradicciones con otras ideas ya aceptadas.

¢ La consecuencia de esta actividad serd un sistema de pensamiento, que pueda
explicar la vida o parte del mundo humano.

Ahora, luego de haber leido las caracterizaciones de la actividad filoséfica de estos

autores, propone tu propia definicién. No olvides tener en cuenta tu posicién critica

sobre lo leido y sefialar cudl es la contribucién que la filosofia puede hacer en nues- ‘r
tro tiempo y nuestro lugar.

Menii filosofico

Con el paso del tiempo, el pensamiento filoséfico se ha desarrollado de manera tal
que sus preguntas pudieron ser agrupadas en diferentes dreas. De este modo, como i
para los filésofos las preguntas siempre fueron méas importantes que las respuestas,
los cuestionamientos se hicieron cada vez mas especificos, de manera que se hizo
posible clasificarlos en ramas de la filosofia. Preguntas como ;es posible el conocimien-
to?, ;qué es el conocimiento objetivo?, o ;percibimos los objetos tal como ellos son?, ;todos
los sujetos los percibimos de la misma forma por todos los sujetos?, no se refieren al mismo ¢
ambito de interés que si nos preguntamos ;qué es un hombre?, por ejemplo. Mientras *
que las primeras preguntas conforman la parte de la filosofia que se llama Gnoseolo-
gia o Teoria del conocimiento, la tiltima le importa a la Antropologia filosdfica. Veamos en

qué consisten, entonces, algunas de las ramas de la filosofia.

gy

Yo, Matias, Sendra.

16




* Etica: el término que designa este &mbito proviene del vocablo griego éthos, que
significa costumbre o hébito; por lo tanto, tiene que ver con la conducta humana,
que se ocupa del obrar del hombre, de su manera de actuar —actuar bien o mal,
por ejemplo—, especialmente cuando ese actuar involucra a otros hombres. En
este libro le dedicaremos un médulo a la ética, para caracterizarla mejor; por el
momento digamos que trata de contestar preguntas como ;qué es el bien?, ;qué son
los valores?, ;qué es una norma moral?, entre otras.

Antropologia filoséfica: como dijimos, una de sus preguntas preferidas es ;qué es
el hombre? Antropologia es un término compuesto por dnthropo, que significa hom-
bre, y por logia, que viene de I6gos y que, como sabemos, significa pensamiento o
discurso que argumenta sobre algo. En este caso, se trata de una reflexién sobre el
hombre. Pero, ;en qué sentido se reflexiona? No como hacen las demés disciplinas
que se dedican al hombre, como la psicologfia, la sociologia, etcétera, sino que hace
preguntas sobre lo que constituye al hombre en el sentido mas profundo: ;qué
cosas tiene que tener un ser para ser un hombre?, es decir, se cuestiona sobre la
esencia de lo humano.

Gnoseologia: este término que designa a otra rama de la filosofia también esta
compuesto por dos términos que provienen del griego: gnoseo, que significa cono-
cimiento, y logia (pensamiento o discurso), al que ya nos referimos en el caso ante-
rior. Se trata, entonces, de la rama que hace preguntas acerca de cosas relativas a
nuestro conocimiento: ;es posible el conocimiento?, ;cudl es el limite de mi conocimien-
to?, ;de dénde obtengo yo mi saber (de los sentidos, de mi pensamiento, etcétera)?
Metafisica: es la rama de la filosoffa que se cuestiona acerca de cosas que van mds
alld de lo evidente a los sentidos. Sus preguntas suelen ser las mds abstractas, y
son sus ejemplos ;qué es la existencia?, ;qué es el ser?, ;existe Dios? Muchas veces se
le ha llamado ontologia, que significa literalmente disciplina que se ocupa de los entes,
pero el campo de la Metafisica (que significa literalmente lo que estd mds alld de la
naturaleza) parece ser mds amplio.

Estética: comprende la reflexién acerca de la naturaleza del valor de la belleza, y
de su aplicacién en el campo de la produccién humana (como el arte, por ejem-
plo). Trata de dar cuenta de preguntas como ;qué es la belleza?, ;qué tipo de existen-
cia tienen los valores estéticos?, etcétera.

La l6gica es un instrumento —los griegos la llamaban érganon, es decir, herramien-
ta, instrumento o ttil- que utiliza la filosofia para reflexionar y razonar correcta-
mente; también nos dedicaremos a desarrollar algunos conceptos de lgica, pero
adelantemos aqui que elabora y analiza las reglas que nos permiten argumentar
correctamente. Por lo tanto, la l6gica es importante para todas las ramas de la
filosofia.

La filosofia politica, 1a filosofia del lenguaje, la filosofia de las ciencias, la filosofia de la
educacién, son otros &mbitos de la filosofia y, por lo tanto, otras ramas por las que
se abre la capacidad de reflexionar rigurosamente, sin supuestos.

17




Capitulo 1

Estas son los principales campos en los que se organiza la actividad filoséfica, pero
digamos también que no es siempre facil determinar a cudl pertenece una cierta
elaboraciodn filosdfica, ya que un filsofo no decide antes de reflexionar a qué rama
de la filosofia se va a dedicar, sino que toma un problema y lo aborda desde los
ambitos que considera necesarios. Es decir, al responder ;qué es el hombre? lo més
probable es que un filésofo se encuentre en la antropologia filoséfica, pero también
en la ética, si habla de su relacién con los otros, y en la metafisica, si habla de las
cosas que lo trascienden. El limite entre las ramas no es neto ni puede estar excesiva-
mente fijado de antemano, pero podemos, sin embargo, agrupar de esta manera las
preocupaciones filoséficas.

Como queda claro, en estas filosofias a la carta hasta el mas severo comensal encontra-
ra su preferencia. S6lo hace falta que veas cudl corresponde a tu gusto.

S — ZB NO ME SALE..J)
A Tl MISMO"..Z
\_/\————-—r—‘/
‘@)
- ©
/

//

o WEE

... EN EL FONDO
NO SE LO QUE

: QUIERD ...

Atilio, de Roger.

18




La filosofia

Actividades para el alumno e B S 3
1. Lee los textos siguientes e indica cudl es Ia rama de Ia hlosoﬂa prmmpalmente comprometlda.. .
en cada uno. Fundamenta tu respuesta

a. La inclinacién por el ocultlsmo es un sintoma de regresuSn de Ia concnenc»a. =sta ha perdido su..
fuerza para pensar lo mcondlmonado y sobrellevar lo: condlclonado En: lugar de d termlna a
ambos, mediante el trabajo del concepto, en su unldad y dlferenma |os mezcla sin; dlstlnclon Lo
incondicionado se convierte en factum (hecho), y o |ncond|0|onado pasa nmed tamente a '
constituir la esencia. El monotelsmo se disuelve en una segunda mitologfa. - Creoen la astrolo- - -
gla porque no creo en Dios», contestd un encuestado en una investigacién de psicologia social.
realizada en América. La razén dictaminadora, que se habia elevado hasta el ‘concepto del Dios
Unico, parece confundida con su derrumbe. El espiritu se disocia en esplritus, y se arruinala
capacidad de comprender que éstos no existen. La velada tendencia de la sociedad a la infelici~-
dad embauca a sus victimas con falsas revelaciones y fenémenos alucinatorios. En su. presen-
tacion fragmentaria en vano esperan tener.a Ia vista y hacer frente a la fatalldad otal. ’Despuesi‘
de milenios de ilustracién, el panico vuelve a lrrumplr en una humanidad cuyc inic 'sobre Ia!f' :
naturaleza traducido en domino sobre el hombre aventaja en horrora Io que los h '

ran llegado a temer de la naturaleza. (Theodor Adorno «Tes:s contra eI ocultlsm

en Minima moralla, 1951) - ; RS

podria aprehender, no tratamos de reemplazar la superflmalldad conla profu
sobre lo especifico para captar lo universal. Nos gustarfa minimizar una. d
diferencia entre cristianos y musulmanes -en una aldea bosnia, la d|feren i
negros en una ciudad de Alabama, la dlferen0|a entre homosexuales y heter:
comunidad catélica de Quebec. Lo que esperamos es unir a esos grupos:
«puntadas» invocando mil-cosas menudas en comun entre sus mlembro

resistir la sugerencia de Kant de que la moralidad es propla de la razén
mas simpatia por la sugerencia de Hume de que es propia del sentir
(,Esperanza o conoc:mlento’? Una lntroducclén al pragmatlsmo, 1994)

a.

b.

. El psiquismo contiene estructuras proplas y: partlculares relatlvas ala hlst
pero también contiene C|ertos elementos mvanables como el consmente y

Qa :

Bl consmente es parte del psmwémo

contlene Ias representacnones menta
coinciden con el yo. , :

19




No es ciencia ni ideologia... es filosofia

Lo que ya ha quedado claro es que la filosofia es un tipo de saber que se plasma en la
actividad de teorizar y criticar (es decir, ejercer la capacidad critica, la capacidad de
analizar en cada caso cdmo, por qué y para qué); que su herramienta principal es la
argumentacion y que todos la practicamos, en mayor o menor grado, con mds o
menos profundidad o regularidad. Dicho esto, corremos el riesgo de confundirla
con el saber vulgar, es decir, del tipo de saber que todos tenemos y que no requiere
ninguna profesionalidad. El saber vulgar es el que nos permite movernos en la vida
cotidiana, saber como parar un colectivo, dénde comprar un libro, cémo atarnos los
zapatos, c6mo hablar por teléfono. Es decir, es todo ese conjunto de saberes que no
hemos adquirido de manera sistemadtica, sino que tenemos por el solo hecho de vivir
en una determinada sociedad y por la necesidad de subsistir en ella. La filosofia es,
claro estd, un tipo de saber diferente, por que su objeto es diferente y también por el
rigor y el grado de reflexién tedrica que demanda su estudio. Sin embargo, al decir
esto corremos el riesgo de confundirla con las ciencias. Mas adelante nos ocupare-
mos de caracterizar especificamente el saber cientifico, pero digamos ahora que la
filosofia y la ciencia se diferencian, en primer lugar, en que la primera no conlleva
supuestos ni determina de antemano el limite de sus cuestionamientos; y, en segun-
do lugar, en que la ciencia tiene siempre un objeto de estudio particular determinado
y no universal, como pretende tener la filosofia.

Aclaremos esto. Dicho en términos muy generales, la filosofia se ocupa de aquello
que concierne a un ser humano. El filésofo reflexiona, por ejemplo, sobre el sentido
de la vida, la necesidad de la accién, el rumbo que debe llevar dicha accién, la rela-
cién del hombre con sus pares, el sentido de la religién, el lugar que ocupa el cuerpo
en la totalidad del ser humano. Si ahora nos detenemos a observar las ciencias, en-
contraremos, por ejemplo, que la psicologia se encarga también del ser humano —de
su conciencia y su inconsciente, de su relacién con los demds y del rumbo que cada
uno da a su vida-, pero se diferencia de la filosofia porque su objetivo es establecer
leyes generales a partir de un estudio de casos particulares y por aplicar luego todas
estas leyes o conclusiones a la singularidad de una historia personal, de un ser hu-
mano concreto. La filosofia, en cambio, plantea sus preguntas considerando a todos
los hombres en general, en sentido universal. Es decir, un psicélogo investigara cudl
es el rumbo particular que un paciente concreto y particular da a su vida y sus moti-
vaciones individuales para hacerlo, mientras que el filésofo va a preguntarse acerca
del rumbo general o universal que los hombres dan a su vida, de las motivaciones
que todo hombre tiene para actuar de cierta manera.

Lo mismo sucede con la sociologia, que se ocupa del hombre en tanto ser social, de
sus relaciones sociales, de la historia de las sociedades y de la descripcién y andlisis
del funcionamiento concreto de las sociedades concretas. La filosofia también se pre-
ocupard por las relaciones entre los seres humanos, por la necesidad de los hombres
de vivir en sociedad y aun de sus organizaciones politicas. Sin embargo, lo hara de
manera universal, y no considerando una sociedad particular ni un determinado
grupo social. Cuando Aristételes define al hombre como un “animal social” no esta

20




La filosofia

ocupéndose de explicar el fenémeno social, sino de la esencia humana. Si tomamos
la antropologia social tendremos el mismo caso. Ella se ocupa de la cultura, de su
origen y desarrollo, de grupos étnicos concretos y determinados. La antropologia
filos6fica, en cambio, busca acercarse a definir la naturaleza humana universal que
permita entender a todo ser humano. Y lo mismo podria verse en todas las ciencias
que toman algun aspecto del hombre como parte de su objeto de estudio: la historia,
la medicina, la economia. La diferencia de los planteos filoséficos serd siempre su
grado de universalidad —contra la especificidad del objeto del que se ocupa cada
ciencia particular— y su acercamiento reflexivo, sin supuestos. En el médulo dedica-
do al conocimiento y a la epistemologia, ampliaremos la caracterizacion de la ciencia
como un discurso del saber provisto de reglas, sujetas ellas también a la reflexién
filosodfica.

Ahora, una vez que la filosofia se caracteriza como un sistema de ideas o un modo
de organizar los pensamientos es facil confundirla con una ideologia. Una ideologia
es, precisamente, un sistema de ideas, pero mas precisamente, una forma determina-
da de ver el mundo y de explicarlo. La diferencia con la filosofia es que, mientras que
ésta esta abierta a nuevos cuestionamientos y a revisar esas ideas con que conforma
sus sistemas, se dice generalmente que las ideologias son cerradas y dogmaticas.
Una ideologia es, en sentido despectivo, un dogma; y decimos “despectivo”, porque
lo dogmatico implica la rigidez del pensamiento y el cierre a un intercambio con
diferentes formas de pensar. Sin embargo, como veremos mads adelante, pretender
estar excluido de toda ideologia significa confiar en que es posible mirar el mundo
con absoluta objetividad y sin ninguna determinacién histérica, personal, social, lo
cual es ciertamente una ingenuidad. Lo que queremos decir es que en toda época, en
todo lugar, en todo espacio social, existen valores y discursos que se consideran mas
valiosos y que nos resultan mas apropiados que otros. Y esos valores y discursos
son, en cierta forma, nuestra manera de ver el mundo y de explicarlo, es decir, nues-
tra ideologia, més o menos consciente. Esto es, hasta donde podemos ver, inevitable.
En todo caso digamos que lo determinante en el caso de la filosofia es, més que tener
una mirada objetiva de la realidad de su tiempo —lo cual es ciertamente imposible-,
esforzarse por no abandonar el cuestionamiento de esa realidad y por no ceder cons-
cientemente al dogmatismo. ’

Prehistoria filos6fica

La filosofia no existié siempre como un saber claramente separado de los demas
conocimientos. En un principio, muchos siglos antes de la era cristiana, cuando to-
davia no se hablaba de filosofia, la reflexién —el pensamiento racional- estaba mez-
clada con mitologias y cosmogonias, es decir con relatos que daban cuenta del naci-
miento del universo, fruto de la unién, combinacién o separacién de distintas
divinidades. No es facil definir qué es un mito. Podemos decir que se trata de un
relato que intenta explicar algo que, en principio, no puede explicarse de un modo
racional. Para dar cuenta de la existencia pasada de una ciudad, por ejemplo, el mito
nos dird que un dios mand6 construirla para proteger a su hijo o a su enamorada, y

21

tuita

ucion gra

S
2

tri

L)

o—

Material de d



Capitulo 1

Atenas. Vista del Ereteion, en la Acrépolis.

~ esta fdbula nos provee una cierta forma de com-

prender la existencia de ese lugar. Otro mito —
lo encontramos en el Banguete de Platén— po-
dréa decirnos que en un comienzo de los tiem-
pos los enamorados formaron parte de un solo
ser vivo, pero como ese ser era tan irreverente
con los dioses, ellos separaron a ese ser en dos
partes; en consecuencia, cuando una de las mi-
tades se encuentra con la otra, ambas se sienten
tan atraidas que ya no quieren separarse jamds.
Asi se explicaria por qué los seres humanos nos
enamoramos. Con el correr del tiempo, el pen-
samiento racional y argumentativo fue ganén-
dole terreno al pensamiento mitico, y la filoso-
fia se asentd sobre el logos, es decir, sobre el pen-
samiento o el discurso argumentativo y razo-
nado. Recién hacia el siglo V a.C., en una Ate-
nas repleta de inquietudes y preguntas, apare-
cieron los primeros filésofos y la filosofia gané
su propio lugar. Pero los primeros filésofos, de
todos modos, siguieron utilizando mitos para
expresar lo que, aparentemente, sélo podia
transmitirse a los demads a través de metéforas,
debido a la complejidad y riqueza de su conte-
nido.

Siguiendo un uso que Aristételes establecié en
el siglo IV a.C., digamos que para hablar de la
historia de la filosofia debemos comenzar men-
cionando a los primeros pensadores que hicie-
ron ese esfuerzo por proporcionar explicacio-
nes racionales. El primero que se ha llamado
propiamente fildsofo fue Sécrates, y ha marcado
un comienzo tan fuerte que el pequefio grupo
de pensadores registrados como anteriores a él,
reciben su nombre a partir de él: son los preso-
créticos. De ellos no se sabe mucho, porque sus
obras se han perdido —si es que las han escrito—,
y todo lo que conocemos de su pensamiento es
por autores posteriores, que los citaron ya sea
porque estaban de acuerdo con ellos o porque
querian criticarlos. Entre los presocréticos so-
bresalieron los milésicos, asi llamados porque
provenian de la ciudad de Mileto: Tales,

22




Anaximandro y Anaximenes. Ellos se alejaron de las explicaciones miticas para in-
tentar dar cuenta de su realidad de una manera racional. Sin embargo, parecen ha-
berse mantenido en la reflexién acerca de la naturaleza y no se centraron en cuestio-
nes antropoldgicas. Heraclito de Efeso y Parménides de Elea son, a su vez, dos figu-
ras fundamentales de la filosofia presocratica y tanto ellos como algunos de sus dis-
cipulos directos parecen haber tenido marcada influencia en el pensamiento de Pla-
tén. Heraclito fue el primero que postulé que todo cambia y nada permanece; que la
realidad estd integrada por pares de opuestos que se equilibran y compensan entre
si segiin una medida, una ley o proporcién (el logos). Parménides, por su parte, afir-
mé que la realidad es una, tinica, y que el movimiento y el cambio son aparentes,
aunque los hombres los percibamos como reales. Segtin Aristételes, para Parménides
la realidad queda conformada por el Ser y el No-ser. Otros filésofos presocraticos
como Empédoces y Anaxagoras —de los que tenemos noticia principalmente gracias
a Arist6teles— también se ocuparon de explicar el cosmos y la naturaleza. Habria que
esperar hasta la llegada de Sécrates para encontrar testimonios de un filésofo cuya
reflexién estuviera centrada en el hombre y, mds precisamente, en su accionar.

DIJO UN FILOSOFO...

"En efecto, la mayoria de los que han filosofado primero creyeron que los tinicos principios de todas
las cosas estan en el dmbito material; pues aquello a partir de lo cual existen todos los entes, y a partir
de lo primero de donde devienen y lo Giltimo hacia lo cual se corrompen finalmente, por permanecer
la esencia, pero modificindose en sus afecciones, esto dicen que es el elemento y principio de los entes.
Por eso creen que nada se genera ni se corrompe, de modo que se conserva siempre esta naturaleza,
como no decimos que Sécrates nace absolutamente, en tanto se vuelva bello o musico, ni que perece
del todo en tanto desaparecen estas disposiciones, porque permanece el sustrato Sécrates mismo, asi
ninguna de las otras cosas nacen ni perecen; pues es necesario que haya una naturaleza tinica, 0 mas
de una, a partir de la cual se generan las demds cosas mientras que aquélla se conserva.

Sin embargo, no todos dicen lo mismo acerca del niimero y la naturaleza de ese principio, sino que,
por un lado, Tales, el fundador de tal filosofia, dice que es el agua (puesto que opina que la tierra estd
sobre el agua) teniendo acaso esta creencia por observar que el alimento de todas las cosas es hime-
do, por generarse lo caliente mismo a partir de esto htimedo, y por vivir en ello (pues aquello a partir
de lo cual algo se genera, esto es el principio de todas las cosas). Y efectivamente tom¢ esta creencia
no sélo por esto, sino también porque las semillas de todas las cosas tienen una naturaleza hiimeda,
y porque el agua es el principio de la naturaleza para las cosas htimedas.

(...) Anaximenes y Didgenes colocan al aire antes que al agua y lo colocan como principio mejor de
los cuerpos simples; Hipaso de Metaponto y Herdclito de Efeso ponen al fuego; y Empédocles coloca
los cuatro elementos, junto a los ya mencionados agrega a la tierra como el cuarto (pues éstos siem-
pre permanecen y no se generan, sino por aumento y disminucién numérica, uniéndose y separan-
dose hacia y a partir de la unidad).

Y entre los que decfan que el todo es uno, ninguno tuvo éxito en comprender tal causa, sino excepto
tal vez Parménides, y para éste, segtin postulé que no sélo una sino incluso dos son las causas [el ser
y el no ser]" '

Aristoteles, Metafisica, siglo IV a.C.

23




Contemos la historia

La historia de la filosofia se divide en cuatro periodos o épocas principales: filosofia
antigua, medieval, moderna y contemporénea. Los acontecimientos histéricos que
determinaron el paso de uno a otro periodo —si bien a veces la frontera no es estricta
sino que se construye a partir de la suma de dos o tres datos significativos— no son
menos importantes que los hechos sociales y politicos que condicionaron el surgi-
miento y cambio en los movimientos intelectuales de cada momento. He aqui una
sumaria cronologia para identificar a cada uno de ellos. Mds adelante los
retomaremos, a medida que veamos las diferentes problematicas abordadas en los
bloques que siguen:

Periodo antiguo

Los filésofos que vivieron con posterioridad a los presocréticos son los primeros a
los que realmente se llamé “filésofos”, ya que se diferenciaron de los que investiga-
ban el cosmos en general. Se dice que el primer filésofo propiamente dicho fue S6-
crates, ya que él comenzd a poner al hombre en el centro de sus preguntas. Se pre-
ocupd basicamente por cuestionamientos éticos, y las preguntas que lo caracteriza-
ron fueron, por ejemplo, ;jqué es la virtud?, ;a qué llamamos justicia?, ;es mejor para el
hombre recibir un castigo cuando ha sido injusto, o tratar de escapar a los que quieren hacerlo
pagar por lo que ha hecho? Para Sécrates lo mas importante era el conocimiento de uno
mismo y la introspeccién, es decir, la observacién, el examen, de si mismo. El méto-
do que aplicé se llam6 “mayéutica” —en griego, dar a luz— porque se dice que ayuda-
ba a la gente a sacar a luz o hacer nacer las ideas en ella. El método contaba con dos
momentos: el primero servia para revisar las opiniones de la persona con la que
conversaba, y analizar si eran apropiadas o no; en el segundo, positivo, la persona
pensaba nuevamente el concepto que investigaba y construia una respuesta mas
adecuada que la anterior. Por ejemplo, Sécrates le preguntaba a alguien ;qué es la
sabiduria? y éste le respondia: “saber muchas cosas”. El fil6sofo tomaba esa respues-
ta y volvia a formular una pregunta con la cual le mostraba al interlocutor que su
respuesta habia sido imprecisa. Por ejemplo, volvia a preguntarle: “Entonces, ;la
sabiduria es saber muchas cosas de mis vecinos, de mis amigos y parientes?”. De
este modo, el interlocutor estaba obligado a reformular su respuesta anterior y a
esforzarse por dar una respuesta mas exacta. El método no consistia en decir qué es
la sabiduria sino en ayudar a los demds a descubrilo por si mismos. La mayéutica
hacia referencia, ademas, a la profesién de la madre de Sécrates, que habia sido par-
tera. Se decia, entonces, que mientras que su madre ayudaba a dar a luz personas,
Sécrates ayudaba a dar a luz ideas.

En la misma época que Sécrates vivieron los llamados “sofistas”, que eran un grupo
de hombres dedicados también al saber, pero que fueron duramente criticados por
otros filésofos. Los sofistas no eran de Grecia, venian de otras ciudades y tenfan
como profesién la ensefianza paga: eran maestros que vendian sus lecciones por
dinero. Parte de su mala fama, de hecho, proviene de que vendian su saber y lo

24




adecuaban a lo que el «cliente» quisiera «comprar». Si alguien necesitaba hacer un
discurso que le sirviera para demostrar que la esclavitud es algo bueno, el sofista
elaboraba el discurso y se lo vendia. Pero si alguien le decia que necesitaba un dis-
curso capaz de argumentar que la esclavitud es algo malo, lo hacfan también. Es por
eso que se los considera “relativistas”, es decir, consideraban que todo -y especial-
mente el bien o el mal respecto de algo— depende enteramente de las circunstancias,
el momento, el lugar donde suceden las cosas o donde se dice un discurso ya que no
existe una verdad absoluta sobre nada. Se dice que Protagoras de Abdera, por ejem-
plo, que fue uno de los mds prestigiosos sofistas, afirmaba que no es posible contrade-
cir ningiin discurso, porque todos son verdaderos. Hechos como éste provocé que los
filésofos —que consideraban que cada cosa es correcta de una sola manera, y sino es
asi, es incorrecta— opinaran que los sofistas no eran serios y que no debia escuchdrselos.
Y es en el campo de los discursos en el cual los sofistas hicieron sus mayores desarro-
llos, ya que para ellos la palabra, los argumentos y, en general, los discursos, eran
capaces de modificar una realidad entera, como parece haber sostenido el otro gran
sofista, Gorgias de Leontini.

Por otro lado, sabemos que Sécrates tuvo algunos alumnos y seguidores que lo ad-
miraron profundamente. Entre ellos estaba Platén, que aprendid y se sintié fuerte-
mente influenciado por él y, consecuentemente, en una posicién adversa respecto de
los sofistas. Platén hizo uno de los aportes fundamentales a la historia de la filosoffa:
fundé una escuela, la Academia, en la cual se filosofaba siguiendo reglas y requisi-
tos, de manera que la actividad comenzd a realizarse de manera organica y sistema-
tica. En los tltimos afios de vida, Platén tuvo como alumno a un joven que iba a
convertirse en un célebre filésofo —inclusive, en cierto momento de la historia, se
convertiria en El Filésofo, con maytsculas—. Nos referimos a Aristételes, fundador
del Liceo o Peripatos. Durante toda la Antigiiedad asistimos al nacimiento de la
disciplina filos6fica y es admirable comprobar cada dia cémo muchas de las cuestio-
nes pensadas entonces siguen todavia vigentes como problemas. La historia puede
haberles dado diferentes respuestas, pero el hombre no se contenta con cerrar las
preguntas, y en cada momento histérico se impone pensarlas y formularlas nueva-
mente, colocarlas en contexto e intentar ver qué puede responderse a ellas en la
perspectiva actual. Ademas de los mencionados, otros movimientos filoséficos como
el epicureismo, el estoicismo, los cinicos, entre otros, renovaron los estilos de res-
puesta de aquéllos fundamentales y de sus discipulos, platénicos y peripatéticos.

La muerte de Sécrates,
de Jacques Louis David (1787).

25




Capitulo 1

ALGUNOS REPRESENTANTES DE LA ANTIGUEDAD

Siglo Filésofo Afios de vida Obras principales
Sécrates 399 a.C. No se conservan
. Apologia de Sdcrates, Criton, Protdgoras, Fedon, .
Val Platon 428-347 a.C. Republica, Gorgias, Timeo
antes o Fisica, Metafisica, Etica a Nicomaco, De Anima,
Aristételes 384-322 a.C. Politica, Poética, Retdrica
de
Cristo Epicuro 347-270 a.C. Carta a Meneceo
Cicerén 106-43 a.C. Sobre la oratoria, Sobre la Reptiblica
Lucrecio 97-55 a.C. Sobre la naturaleza
S : Sobre la tranquilidad del alma, Sobre la brevedad
eneca 3a.C.-65d.C. de la vida, Cartas a Lucilo
Epicteto 50-130 , Manual
laV Marco Aurelio 121-180 Pensamientos
des- o
) Sexto Empirico | 180-aprox. 250 Contra los matemadticos, Esbozos pirrénicos
pués .
de Plotino 205-270 Enéadas
Cristo , . , . .
San Agustin 354-430 Confesiones, Sobre el libre albedrio, Ciudad de Dios

Periodo medieval

La época medieval se conoce injustamente como la época del ‘oscurantismo’, como
un periodo oscuro e improductivo en la historia de las ideas. Lo que es cierto es que,
tras la prohibicién de ensefar filosofia impuesta a los paganos en el 529 por el empe-
rador Justiniano y, el retiro de los filésofos neoplaténicos a Persia, el cristianismo
pasé a ser la ensefianza mas difundida. De ahi que tanto los temas a estudiar como
los modos narrativos de encararlos estuvieran tefiidos desde el inicio de este perio-
do por preocupaciones teoldgicas. La cuestién sobre el cardcter filoséfico de la ense-
flanza cristiana es mds compleja de lo que puede parecer a grandes rasgos. El hecho
de que algunos cristianos —como al comienzo lo hicieron Pablo de Tarso o Juan el
Evangelista— presentaran su credo como un fendmeno de continuidad de la filosoffa
griega no debe resultarnos extrafio: de hecho ya habia estrechos lazos entre el pensa-
miento helenistico y la exégesis biblica de judios como Filén de Alejandria.

En el siglo II d.C., los escritores cristianos, llamados apologistas porque intentaban
presentar el cristianismo de una manera comprensible al mundo grecorromano, uti-
lizaron la nocién griega de Logos (palabra, discurso, razén) identificindola con Dios,

26



como al comienzo del Evangelio de Juan. Asf, buscaban definir al cristianismo como
Ia filosoffa, puesto que —decian- los griegos sélo dispusieron de porciones de logos,
mientras que los cristianos poseen la llave del Logos verdadero y de la Razén perfec-
ta, encarnada en Jesucristo. A partir de aqui, es cierto que durante todo este periodo
la filosofia se centr$ en cuestionamientos de orden teoldgico, es decir, relativos a
Dios, a su existencia, a su influencia en la vida de los hombres. Claro que las pregun-
tas de orden teoldgico no impidieron significativos desarrollos de la filosofia en to-
dos los ambitos. En el de la teorfa del conocimiento —una de las preguntas funda-
mentales de la filosofia medieval fue: ;Cudl debe ser mi guia: la fe en Dios o la razon?
¢ Qué debo hacer: creer en las Sagradas Escrituras o reflexionar por mi mismo?—.

Enla antropologia filoséfica —en la medida en que las Sagradas Escrituras los obliga-
ban a tomar posicién en relacién con la libertad humana y su libre arbitrio para
pecar, por ejemplo—, en la ética, en la 16gica, en la filosofia del lenguaje y la semidtica
(es decir, en todo lo que relaciona a la realidad con sus manifestaciones como signos
o en el discurso).

Durante el extenso periodo medieval, algunos autores retomaron el pensamiento de
Platén y leyeron sus obras a la luz del modo de vida cristianismo, como lo hizo San
Anselmo de Canterbury, quien seguia, a su vez, a San Agustin. Otros consideraron
que el sistema filoséfico de Aristételes era el que mejor se adecuaba a la visiéon que
del hombre y la naturaleza tenia entonces el catolicismo, como ha sido el caso de
Santo Tomas de Aquino, quien intentd por todos los medios conciliar la filosofia.

ALGUNOS REPRESENTANTES DEL PERIODO MEDIEVAL

Siglo Filésofo Afios de vida Obras principales
Xl San Anselmo 1033-1109 Proslogium
Xl I. Averroes 1126-1198 ' Tratado Decisivo
Xl | Santo Tomdas de Aquino 1228-1274 Suma Teoldgica
XV Guillermo de Okham 1299-1 349 Comentarios sobre las sentencias de P. Lombado

-

Santo Toméas de Aquino 1. Averroes

27




Periodo moderno

La Modernidad esta marcada por un firme e incesante proceso de secularizacién en
todas las dreas de la vida humana, esto es, una separacién, en cada una de las esferas
de la vida —politica, cognoscitiva, ética—, de la tutela religiosa que habia sido do-
minante en el periodo anterior. La crisis del mundo feudal, sumada a la revolucién
cientifica y politica del Renacimiento que protagonizaron pensadores de la talla de
N. Maquiavelo, J. Kepler, Galileo Galilei y otros, culminé en un nuevo modo de
pensar todas las relaciones del ser humano con el cosmos, con la naturaleza y con
sus congéneres. Simplificando en gran medida este fascinante proceso de cambios,
podriamos decir que durante esta época el ser humano, tras separar las 6rbitas de
Iglesia-Estado y de religién-ciencia, procura colocarse a si mismo en el centro de las
reflexiones, en una posicién de autonomia respecto de los preceptos y autoridades
que regian el universo medieval; el hombre pasa a ser autor de su propia vida, en
tanto ser racional dotado ademads de libertad y voluntad. Para utilizar la expresiéon
de Immanuel Kant en su célebre articulo «;Qué es la Ilustracion?» (1784), el hombre
se concibe ahora como ‘mayor de edad’, dejando de lado la necesidad de cuidado y
proteccién del padre-Dios, en la medida en que ya puede valerse de su razén, que es
suficiente. Esta mayoria de edad consiste, precisamente, dice Kant, en el «tener el
valor de servirse de la propia razén». Este pasaje a la mayorfa de edad se llama
Tlustracién y sus cultores, los ilustrados.

Desde esta nueva perspectiva, los filésofos modernos intentaron explicar el surgi-
miento de la sociedad politica y se retomaron las preguntas que el mundo cldsico
habia llegado a formular, pero desde una perspectiva decididamente diversa, sobre
la necesidad de ser gobernado por un rey, o también por representantes del pueblo
en el poder. La idea de que existe un «contrato social» que funda toda sociedad huma-
na, y con el cual todos acordamos fue formulada y discutida por no pocos pensadores
en esta época. Argumentaban que ese contrato permitia cierta tranquilidad y estabi-
lidad social, ya que en él cada uno se compromete a no invadir ni violentar el dere-.
cho de los otros, para no ser invadido ni violentado uno mismo; esta idea de un
«contrato» fundante volvid necesaria la existencia de un gobernante capaz de vigilar
que todos respetemos el «contrato», y que esté socialmente autorizado a castigar al
infractor que asi no lo hiciera con el objetivo de mantener el orden. Los fildsofos
modernos se cuestionaron también el origen de los problemas sociales, el significa-
do de la educacion, de las leyes, de las normas éticas, de la belleza, de la religion.
El potencial casi inconmensurable que veian los modernos en la capacidad racional
humana llevé a pensadores como Denis Diderot a plantearse objetivos de produc-
cién intelectual gigantescos. Este pensador, junto con D’ Alembert, pensé en elaborar
una Enciclopedia, que contuviera todo el conocimiento humano, una empresa segu-
ramente imposible. La obra se concreté entre 1751 y 1772, con aportes de muchos
intelectuales de su época, como ]J. J. Rousseau, Montesquieu, Voltaire, etc., y llevé
por nombre Enciclopiedia. O Diccionario Razonado de las Ciencias, las Artes y los Oficios,
y la primera edicién tenfa 28 voltimenes, a los que se agregaron otros 5 voltimenes
aparecidos entre 1776 y 1777. Su objetivo no sélo era conservar el conocimiento ad-

28




La filosofia

quirido por la humanidad hasta el momento, sin también transmitirlo y ampliarlo
todo lo posible.

Pero lo que nos interesa resaltar es esta necesidad de saber y de utilizar la razén por
si mismos, que era considerada como un instrumento que ilumina y esclarece nues-
tra vida; de ahi que esta época pueda identificarse con uno de sus periodos mas
caracteristicos: el llamado ‘Siglo de las Luces’. Diderot destaca en el tomo 1 de la
Enciclopedia que pretende “relacionar los descubrimientos, darles un orden entre sia
fin de que méas hombres estén esclarecidos”. Se dice que en la modernidad se produ-
jo una revolucién copernicana, que —asi como Nicolds Copérnico (1473-1543) de-
mostré que en el centro del universo no estaba la Tierra sino el Sol-puso al hombre
en el centro del pensamiento: “los enciclopedistas son los militantes de la razén”.
Los cuestionamientos acerca de la capacidad y limite del conocimiento humanos
también preocuparon a estos fildsofos quienes, como en el caso de Descartes, busca-
ron un método para avanzar en el conocimiento infalible. Pero en el médulo relativo
al conocimiento tendremos oportunidad de desarrollar algo més esta idea.

ALGUNOS REPRESENTANTES DE LA EDAD MODERNA

Siglo Filésofo Afos de vida Obras principales
XV Nicolas Maquiavelo 1469-1527 El Principe
Michel de Montaigne 1533-1592 Ensayos
XV| Thomas Hobbes 1588-1679 ' Leviatdn
René Descartes 1596-1650 Discurso del Método, Meditaciqnes Metafisicas,
Tratado de las pasiones
Blaise Pascal 1623-1662 Pensamientos, Apologia de la religion cristiana
Baruch de Spinoza 1632-1677 Etica, Tratado teolégico-politico
XVII . —
John Locke 1632-1704 Ensayo sobre el entend/m_/ento hyrpano,
Tratado sobre el gobierno civil
G. Leibniz 1646-1716 " Monadologia
Ch. Montesquieu 1689-1755 El espiritu de las leyes
David Hume 1711-1776 Investigaciones sobre el entendimiento humano
XVIll |Jean-Jacques Rousseau | 1712-1778 El contrato social, Emilio
Denis Diderot 1713-1784 Enciclopedia, Suplemento del Viaje a Bougainville
Emmanuel Kant 1794-1804 N Critica de Ia'z rz.azo’n pura,
~ Critica de la razon préctica, Critica del Juicio

29




Periodo contemporineo

De la época contemporanea es mds dificil trazar una historia, simplemente por el
hecho de que estamos tan préximos a ella. Sin embargo es evidente que los proble-
mas filoséficos que se sittian en el centro de la escena son desarrollos ulteriores de la
herencia moderna. El especialista en filosoffa contemporanea Edgardo Castro escri-
bid, recientemente:
“Segun una versién aceptada, la modernidad comienza con Descartes; con su esfuerzo
por convertir al sujeto que se conoce, a la conciencia, en el punto de partida de toda
certeza. Y, a partir de aqui, la historia del pensamiento moderno ha sido una historia del
sujeto. Pero hasta una rdpida ojeada nos muestra que ésta no ha sido una historia facil.
Los fil6sofos no han dejado de retomar y reelaborar la nocién de sujeto. No sélo en el
ambito de la teoria del conocimiento, también de la politica. Y en ambos, la nocién de
sujeto ha interiorizado una vieja problemética que domina la filosofia desde sus origenes:
la relacién entre multiplicidad y la unidad. Por ejemplo, en el plano del conocimiento,
entre la multiplicidad de nuestras sensaciones y la unidad del concepto que les corres-
ponde. En la filosofia politica liberal (en el pensamiento de Thomas Hobbes, por ejem-
plo), la unidad y multiplicidad del sujeto politico se planteé en términos de pluralidad de
individuos y unidad del soberano, del Estado. La nocién de contrato sirvié para pasar de
uno a otro, del sujeto-stibdito al sujeto-soberano. En cuanto a su alternativa, el marxismo,
el sujeto de la accién politica no es ni el individuo ni el Estado, sino la clase. Pero también
aqui reaparecerd la tensién entre la pluralidad de clases (la burguesia y el proletariado)
que caracteriza la contradiccién social, y la unidad de una sociedad sin clases. Aqui, la
revolucion, la realizacién del sentido de la Historia, funciona como paso de una a otra. Lo
que se ha llamado el fin de la modernidad es, en gran medida, la crisis de esta nocién
moderna de sujeto. Desde finales del siglo XIX asistimos a una critica multiforme de la
nocién de conciencia y de representacién. Estas criticas, que comenzaron por destituir a la
conciencia de sus privilegios en el campo del conocimiento, se trasladaron al &mbito de la
filosoffa politica.”
Asi, la secularizacién como una emancipacién de los seres humanos de toda tutela
religiosa, avanz6 hacia la emancipacién de toda autoridad politica, intelectual, insti-
tucional e ideoldgica, con una consecuente sensacién de desorientacién moral, pues-
to que los valores en los que se sostenian la ética y la moral, antes firmemente esta-
blecidos, aparecen ahora negados o relativizados. Por otra parte, el desarrollo cien-
tifico y tecnolégico avanzé también hasta colocar al hombre en un lugar privilegia-
do dentro de la historia de la humanidad, a la vez dejandolo preso del vértigo y de la
incesante rapidez con la que todo avanza en nuestras vidas, en fin, de la precariedad
con la que se viven esos cambios veloces.
El relativismo extremo y el individualismo; la permanente fragmentacién de lo real
y la sensacién de vivir en un mundo de simulacros y apariencias, son fenémenos que
caracterizan lo que ciertos filésofos en los afios 70 llamaron «posmodernidad». La
misma palabra «posmodernidad» sefiala la contraposicién con la modernidad. Si
ésta era un proceso de secularizacién, la posmodernidad se presenta como un proce-
so de fragmentacién del sentido en varias direcciones:
La caida de los ideales de conocimiento de la modernidad, por medio del rechazo
de laidea moderna de verdad. “No hay verdades universales, necesarias ni definiti-
vas, sino mds bien verdades provisorias y contingentes”.

30




La filosofia

La critica y rechazo de los ideales éticos y del progreso social inherente a la moder-
nidad. No sélo se descree de las grandilocuentes construcciones tedricas del pensa-
miento moderno sino también de la posibilidad de acceder por medio de ellas a un
“progreso social”. Las tesis esenciales del credo tardomoderno rezan “no hay futu-
ro”. Las sociedades posmodernas son sociedades del desencanto.

Los cuestionamientos a la ciencia y el cientificismo: criticas tanto al desarrollo ab-
solutamente ilimitado de la ciencia cuanto a la desmesurada adoracién a ésta, lo que
da lugar a una reduccién de la razén a la mera racionalidad cientifica. La posmoder-
nidad inaugura un tiempo en el cual se cierra el supuesto incuestionado de la esen-
cial bondad del conocimiento cientifico. El desarrollo de dicha investigacién, no de-
beria ser considerado un fin en si mismo, sino un bien cuyo valor principal ha de ser
medido sobre la base de criterios de impacto social.

Otros han reflexionado acerca del lugar en el que, dentro de este panorama, se sittia
la libertad humana, y con ella, la responsabilidad tanto social como politica por el
presente y el futuro. Y hay quienes centran su reflexion en los juegos de poder esta-
blecidos entre partes de una sociedad o entre las sociedades interrelacionadas del
mundo globalizado.

¢SER 0 \tbo,
NO SIR?

Esto no es todo, Quino.

31

Material de distribucion gratuita




Capitulo I

ALGUNOS REPRESENTANTES DEL PERIODO CONTEMPORANEO

Siglo Filésofo Aios de vida Obras principales
: ) Fenomenologia del espiritu, Principios de la filosofia
G.W.F. Hegel 1770-1831 del derecho, Estética, Lecciones sobre filosofia de la
historia
) El mundo como voluntad y representacion, De la
Arthur Schopenhauer 1788-1860 cuddruple raiz del principio de razén suficiente
XIX Auguste Comte 1798-1857 Curso de filosofia positiva
John Stuart Mill 1806-1873 El Utilitarismo, Sistema de Idgica inductiva y deductiva
Soren Kierkegaard 1813-1855 Diario de un seductor, El concepto de la angustia
Karl Marx 1818-1883 El Capital, La ideologia alemana, Manifiesto del
partido comunista
Friedrich Nietzsche 1844-1900 El origen de la tragedia, Asi habl6é Zaratustra,
Genealogia de la moral, El Anticristo
Edmund Husserl 1859-1938 Meditaciones cartesianas
i Principia Mathematica,
Bertrand Russell 1872-1970 El método cientifico en filosofia
Ludwig Wittgenstein 1889-1951 Tractatus logico-philosophicus, Investigaciones
filosdficas
Martin Heidegger 1889-1976 El Ser y el Tiempo, Carta sobre el humanismo
Karl Popper 1902-1994 La Iégica de las investigaciones cientificas, La
XX sociedad abierta y sus enemigos
Jean-Paul Sartre 1905-1980 El Ser y la Nada, El existencialismo es un
humanismo, La ndusea
Emmanuel Levinas 1905-1995 Etica e infinito
La naturaleza del totalitarismo, La crisis de la cultura
1906-1975 ’ ’
Hannah Arendt La condicion del hombre moderno
Maurice Merleau-Ponty 1908-1961 Fenomenologia de la percepcién, La estructura del
: comportamiento, El ojo del espiritu
Michel Foucault 1926-1984 Las palabras y las cosas, Arqueologia del saber,

Vigilar y castigar, Historia de la locura

Martin Heidegger

Jean-Paul

Michel Foucault

Sartre

32




La filosofia

Problemas / Paradojas
e Después de haber visto estos planteos gene-

Actividades para el alumno:
1. Realiza un cuadro sindptico que

rales de la disciplina filoséfica, surgen estos
problemas que merecen discusion. ;Qué res-
puesta les darfas?

* ;Existe una unidad de la Filosoffa? ;Hay una
o varias caracteristicas que la definen y la pue-
den diferenciar definitivamente de las otras
disciplinas o ciencias humanas?

contenga las principales ramas de

|a filosofia y al menos una caracte-

ristica de cada una.

. a. Divididos en grupos, formulen al

menos diez preguntas que puedan
hacerse en el marco de la filosofia.
b. Una vez que las preguntas estén

formuladas, se entregaran a otro

grupo, que las clasificara en las
diferentes ramas de la filosofia,
explicando por qué las incluy6 en
cadauna.

¢. Se expondran las clasificaciones

* ;Los sistemas de todos los filésofos son igual-
mente validos? Silo son, ;con qué criterio ele-
giremos uno para explicar la realidad?

e ;Puede la filosofia ser totalmente indepen- _
diente de las otras disciplinas humanas? que realizaron todos los grupos,

.. R . y se discutirdn sus fundamenta-
¢ ;Los descubrimientos cientificos, los diferen- ciones. - :

tes momentos histdéricos, la realidad politica
influyen en el desarrollo de la filosoffa y en el
pensamiento de los filésofos? Entonces, ;pue-
de un filésofo conservar la objetividad?

¢ ;Hay una evolucién en la historia de la filo-
sofia?

(Qué hacemos hoy con la filosofia?
La importancia de la bioética.

Ademas de la produccién de sistemas filoséficos y del ejercicio de aproximacién
filoséfica que todo ser humano lleva a cabo al reflexionar con cierto rigor y coheren-
cia, existen actualmente algunas précticas filoséficas que surgieron como necesidad
de la sociedad contemporadnea. Probablemente la préctica mas frecuente sea la que
tiene que ver con distintas ramas de la filosofia practica, es decir, de la filosofia dedi-
cada a pensar sobre la praxis humana, sobre la accién del hombre en cualquiera de
sus d&mbitos. La introducciéon de comités de ética en ambitos politicos, sanitarios y
académicos es, sin duda, central. A nivel internacional, la Organizacién Mundial de
la Salud (OMS) es asesorada permanentemente sobre estudios, précticas, experimen-
taciones que tienen por eje la salud y que pueden estar refiidas con la ética. A nivel
nacional, una buena parte de los hospitales y servicios sanitarios cuentan hoy en dia
con equipos que asesoran o discuten, haciendo hincapié en los argumentos filoséfi-
cos pertinentes, en cuestiones cruciales para la practica médica. La presién de los
laboratorios para probar medicamentos con enfermos; la pertinencia acerca de cier-
tas précticas quirtirgicas incruentas; las nuevas técnicas reproductivas y sus conse-
cuencias para la formacién individual y familiar; la discusién que en algunos paises
se lleva a cabo todavia alrededor de los transplantes de 6érganos; la discusién que en

33




otros paises se desarrolla alrededor de la eutanasia (o muerte asistida); inclusive la
preferencia de los centros de financiacién por facilitar los estudios de algunos temas
—comercialmente mds rentables-. Estas son sélo algunas de las muchas cuestiones
que se debaten en los comités de bioética en el pais y en el exterior. Desde ya, los
comités de ética y bioética son también fuente de consulta permanente para la con-
feccién de proyectos legislativos en temas de salud y sociedad.

LECTURA:

«Los médicos, junto a otros profesionales de la salud, tiene la doble responsabilidad de preservar la
vida y de aliviar el sufrimiento. Este mandato varias veces centenario se halla admirablemente resu-
mido en el aforismo: Curar a veces, aliviar a menudo y confortar siempre. Sin embargo, una respon-
sabilidad dual puede, y en ocasiones asi sucede, desembocar en dilemas éticos. ;Hasta dénde se
debe llegar tratando de preservar la vida de alguien que padece una enfermedad progresiva incura-
ble? ;Hasta dénde se puede llegar tratando de aliviar el sufrimiento si eso significa que, como conse-
cuencia de ello, la vida del paciente se acortara? ;Qué se entiende por riesgo aceptable cuando se
apela a opidceos para aliviar el dolor, u otras drogas que mitiguen sintomas penosos?

Estas y muchas otras preguntas, como las referidas a las terapias alternativas, la investigacién clinica
y la asignacién de los recursos, son abordadas sistematicamente y con gran sensibilidad en Bioética
paliativa (de Jorge Luis Manzini, La Plata, Quirén, 1997).

Los lectores diligentes encontrardn en este libro algunas claves que los ayudaran a enfrentar los
desafios éticos y précticos de los cuidados paliativos. Al hacerlo, se centrardn més en el paciente y asi
se transformardn en un apoyo mads real. Serdn mejores acomparfiantes profesionales de aquellos que
estén en el trance de enfrentarse al que quizds es el mayor desafio de la vida: la aceptacion de la
muerte inminente de una forma tal que enaltezca la vida misma, para uno, para la familia y los
amigos.

Es de fundamental importancia recordar que, por un innato instinto de supervivencia, los seres hu-
manos temen a la muerte. Esto puede llevar a actos éticamente dudosos, a médicos y otros profesio-
nales de la salud, a medida que la angustia existencial oscurece los pensamientos, las palabras y las
acciones. Lamentablemente, en estas circunstancias, la manera cldsica de intentar liberarse de la
angustia es la de abandonar al paciente moribundo. La necesidad de reconocer y sobreponerse a esta
tendencia es fundamental para el movimiento de los cuidados paliativos.

En relacién con esto, es interesante recordar que en el siglo XVIII -una época en que la politica de la
mayoria de los hospitales en Gran Bretafia excluia especificamente el cuidado de los pacientes incu-
rables y moribundos- un médico de Edimburgo escribi6: Permitanme exhortarlos en contra de la
usanza de algunos médicos que abandonan a sus pacientes cuando son desahuciados y cuando ya
no es decoroso involucrarlos en mds gastos. El deber de un médico consiste tanto en curar enferme-
dades, como en aliviar el dolor y allanar los caminos de la muerte, ésta es inevitable. Atin en los casos
en los cuales su habilidad técnica especifica como médico no pueda hacer ya nada més, su presencia
y asistencia amistosas puede ser agradable y 1itil, tanto a su paciente como a la familia.

Esto implica que todos los miembros del equipo de salud deben adquirir la aptitud técnica necesaria
para ser comunicadores efectivos, sensibles y compasivos, evitando los extremos: encarcelar a los
pacientes tras un muro de silencio, o engafarlos, con palabras con doble intencién o con una sobredosis
insensible de informacién negativa. Pienso que tanto existe el imperativo ético de ser honesto con el
paciente, como el de ser sensible y compasivo. En otras palabras, administrar la verdad en dosis
cuidadosamente medidas, valoradas de acuerdo a las necesidades y a la capacidad de cada paciente
en particular. Unido a esto estd la necesidad de comprender la farmacologia clinica de la esperanza.
Como dijera Coleridge -un poeta britanico del siglo XIX- el mejor médico es el que inspira esperanza.
Pero recuperar y mantener la esperanza dentro del contexto de la comunicacién abierta es una habi-
lidad que no muchos médicos poseen.”

Robert G. Twycross, prélogo al libro Bioética paliativa, de J. Manzini.

34




La filosofia

La filosofia en la escuela, en el café, ;en el consultorio?

Entre los desarrollos actuales de la filosofia figuran algunas modalidades did4cticas,
ludicas, sociales, deportivas, empresariales y otras dudosamente terapéuticas. Po-
driamos mencionar el proyecto, nacido en los Estados Unidos y difundido hoy en
todos los continentes, llamado Filosofia para nifios. Los creadores de este proyecto
(que se convirti6 en programa de estudios en muchas instituciones educativas) con-
sideran productivo encauzar la curiosidad y la capacidad de asombro natural de los
nifos en una reflexién conjunta y guiada. La idea es formar una ‘comunidad de
indagacién’, en la que, a la manera de lo que hacia Sécrates con sus interlocutores
adultos, cada uno pueda pensar criticamente y elaborar conceptos acerca de la vida,
la amistad, el amor, la muerte. Algunos especialistas han planteado sus dudas sobre
la pertinencia de introducir algunos de estos temas desde los cinco afios o también
sobre la autenticidad de las conclusiones “filos6ficas” que pueda tener una reflexion
grupal, sin embargo este tipo de proyectos ha tenido desarrollo entusiasta en Améri-
ca Latina, tal vez como una muestra de que en nuestros paises la urgencia por la
reflexién argumentada se empieza a percibir como medio para crecer y profundizar
nuestra autonomia. Las olimpiadas de filosofia, que van ganando terreno en las es-
cuelas argentinas, puede considerarse un derivado “deportivo” o competitivo de los
desarrollos diddcticos.

Otro de los caminos por los que avanza actualmente la filosofia es el que transcurre
por empresas y &mbitos institucionales organizados, pero ya no como un centenido
de historia, sino como una préctica que llevan a cabo los integrantes de esas institu-
ciones o empresas para definir reflexiva y criticamente el perfil, los objetivos y la
particularidad de la empresa en cuestion. Se trata de profesionales de la filosofia
que, también a la manera socréatica, ayudan en la reflexién a otros que, estando total-
mente sumergidos en los problemas de cada empresa, no pueden verla como pro-
yecto a largo plazo. La intervencién de estos filésofos se llama Consultoria filosdfica y
consiste, como puede verse, en escuchar y plantear preguntas a quienes llevan ade-
lante una institucién, reformular sus respuestas, enfrentarlos a sus propias contra-
dicciones. :

En el plano ltdico o social, puede mencionarse el crecimiento de “cafés filoséficos” o
cine clubes “filoséficos” en los cuales el simple encuentro alrededor de un café o la
excusa de una buena pelicula son motivos para disparar una serie de preguntas y
debates filosoficos; alli se acude a las opiniones de los filésofos de la tradiciéon clasi-
ca, medieval, moderna o contempordnea para alimentar una discusion, un debate o
una tertulia amena. Los cafés filoséficos son reuniones que proponen a sus asistentes
formar un «grupo de reflexién» sobre asuntos de la vida cotidiana: la infidelidad, la
tristeza, el amor. A este tipo de encuentros —inspirados en los Cafés-Philos franceses
pero que vienen ganando terreno en Buenos Aires— se accede pagando una médica
entrada (alrededor de diez pesos) y a cambio, los organizadores —licenciados o pro-
fesores de filosofia— ofrecen una relacién tedrica sobre el tema, seguida por un ama-
ble didlogo en comun.

Finalmente, viene ganando terreno la préctica del consultorio filos6fico: un espacio

35




que hoy reivindica la utilidad y la capacidad de la filosoffa para aplicarse a la vida,
pero de origen y funcién bastante dudosos. Los consultorios filoséficos, difundidos
por el norteamericano Lou Marinoff, autor del best seller Mds Platén y menos Prozac,
- ciertos “consultores” se proponen para “solucionar” los problemas de sus «clientes»
por medio de una conversacién que versa sobre filosoffa. «En funcién de su proble-
ma —escribe Marinoff en su libro— examinamos las ideas de los fildsofos que mejor se
apliquen a su caso, aquellas con las que usted se sienta mds comodo». A diferencia
del psicoanadlisis, que se propone como una teoria o un conjunto de teorias afines, los
consultores filos6ficos disponen de innumerables opciones para hacer que su «clien-
te» se sienta a gusto y pague la consulta. Més alla del raro efecto terapéutico que
pudiera tener esta practica esté claro que el adjetivo «filoséfico» estd alli en nombre
de unrigor y de una solidez intelectual de las cuales el «cliente» puede no participar
jamds. Porque el placer por la lectura sistematica de los textos y el ejercicio de llegar
con el pensamiento hasta las tiltimas consecuencias —las dos claves que explican la
vigencia y el interés por la filosofia a través de todos los tiempos-— le son escamotea-
dos. Y a juzgar por algunos de los casos que relatan los consultores en sus propias
publicaciones, el aporte «filos6fico» puede reducirse a la pronunciacién de unos cuan-
tos consejos del mas bdsico sentido comuin.

Metahumorfosis Por Sergio Ibafiez

7 Y0 SAEMPEE \O DiJE, AMANDAHAY QUE NOw BOQUETE RO, AMARIDA
PERSISTIE LUCHAYYO COIMIA LA MATERIA )
v LS TIOEBLAS W AL FIVAL NOS ESPERAN
WA W2 7 | p PELOMPENSA.L

A, ROBEN W, :BS USTED

XA POE TP FIVOSOFOLR
('

36




CAPITULO 11

La l6gica

¢Por qué empezar por légica cuando nos proponemos desarrollar algunos ejes de la
reflexién filoséfica? No es porque hayan comenzado por ahi los primeros que
filosofaron, alld lejos y hace tiempo. En realidad, los primeros fildsofos (los que bus-
caban la sabiduria, ya que eso significa originalmente la palabra filésofo) no se ocu-
paron especialmente de cuestiones de légica y mucho menos de los problemas 16gi-
cos tal como nos los planteamos actualmente, sino que intentaron hallar las leyes
que ordenan al universo todo, y al hombre dentro de él.

El motivo para comenzar por aqui no es tampoco porque confiemos en que la 16gica
nos lleve indefectiblemente al llamado sentido comiin de la gente, ni porque sea una de
las areas de la filosofia contemporanea mds desarrollada en los paises de habla in-
glesa, ni porque se haya puesto de moda, ni nada por el estilo. La razén para empe-
zar abordando algunos temas de 16gica es que la reflexion filoséfica, en la medida en
que se propone indagar los porqué de muchas cosas que habitualmente damos por
supuestas o por sabidas, debe utilizar todas las herramientas a su alcance para evitar
malentendidos y para deslindar como dilemas filoséficos aquellos problemas que en
verdad s6lo son imprecisiones o trampas que aparecen con el uso del lenguaje. Em-
pezaremos entonces con algunas precisiones acerca del lenguaje.

Lenguaje y Argumentacion

Aprendemos a hablar poco después de nacer, y desde entonces no dejamos de co-
municarnos a través del lenguaje. Estamos tan acostumbrados a utilizarlo que cree-
mos que no tiene secretos para nosotros o por nuestra familiaridad con é]l no somos
conscientes de las trampas que encierra su uso. Para aclarar en qué consisten algu-
nas de ellas debemos empezar hablando de los signos, que son el primer elemento
de cada lenguaje. Los signos remiten siempre a otra cosa: el humo es signo de que
hay o hubo fuego; la fiebre es signo de enfermedad; las ojeras pueden ser signo de
cansancio. En estos ejemplos se establece una relacién natural entre el signo y aque-
llo a lo que remite. Pero hay otros signos cuya relacién con aquello a lo que remiten
no es natural sino convencional, es decir que ha sido establecida por el hombre para
un cierto uso comunitario. A esos signos los llamamos simbolos.

Volvamos entonces al lenguaje. Todo lenguaje es un conjunto de simbolos organiza-
do convencionalmente de acuerdo a un sistema que también es convencional. Por
ejemplo: los simbolos que componen el lenguaje que hablamos cotidianamente son
las palabras, y ellas se organizan segiin un sistema, una gramadtica que establece, por
ejemplo, que para que una frase tenga sentido debe constar de sujeto y predicado (o

37




Capitulo II

que al menos alguno de ellos puede inferirse del contexto de nuestro discurso). Los
lenguajes como éste que se acaba de mencionar —es decir, idiomas como el castella-
no, el inglés, el francés— se llaman naturales porque aunque sus simbolos, las pala-
bras, son convencionales, se han formado sin deliberacién, paulatinamente, por el
uso de una comunidad a lo largo de su historia. '
Los lenguajes naturales pueden ser analizados desde tres puntos de vista: sintactico,
semantico y pragmaético. La sintaxis especifica la organizacién interna de los simbo-
los. Por ejemplo, la sintaxis del castellano establece que en toda oracién el articulo
debe estar coordinado con el sustantivo y el verbo, y en ese sentido podemos afir-
mar que es correcta sintdcticamente la oracién Los dinosaurios van a desaparecer, aun-
que no sea del todo aceptable desde el punto de vista de su significado. La que se
ocupa de este segundo aspecto del lenguaje es la semantica: a ella corresponde el
estudio del significado de los simbolos (las palabras) y puede decir, en este caso, que
los dinosaurios —una especie animal extinguida hace miles de afios—no van a desapa-
recer sino que ya han desaparecido.

Sin embargo, quien escribi6 Los dinosaurios van a desaparecer no quiso decir algo sin
sentido sino que probablemente rescat otro uso de la palabra dinosaurio. Un uso
equivalente a ser bestial y feroz, o también a persona anquilosada, detenida en el tiempo,
que vive fuera de la realidad. Por cierto, ese uso no estd especificado en los diccionarios
castellanos, pero si puede ser entendido correctamente por un grupo de hablantes
que comparten ese c6digo de uso. Este tipo de cuestiones, es decir, los distintos usos
que puede adquirir el lenguaje en la practica, son las que estudia la pragmatica.

En ciertos casos es muy dificil deslindar el significado de una palabra de su uso, es
decir que no siempre la distincién entre semdntica y pragmatica es tan clara y evi-
dente, pero la clasificacion sefialada, ademads de ser una distincién clésica de la se-
midtica, sirve para los fines modestos que aqui nos proponemos.

Nos queda plantear dos dificultades que conllevan los lenguajes naturales. Decimos
El fin de este curso es en diciembre y también El fin de este curso es aprender nociones
bdsicas de l6gica. Pero ;nos referimos al mismo fin en los dos casos? Parece que no: en
el primer caso nos referimos al final del curso y en el segundo, a la meta del curso en
cuestién. Pero si alguien viene y pregunta ;Cudl es el fin de este curso?, uno no tiene
por qué saber de antemano a cudl de los dos significados de la palabra fin se refiere.
Esto se debe a la ambigiiedad del lenguaje natural.

La otra dificultad es la que aparece cuando el significado de una palabra es vago y
no nos permite sefialar con toda precisién a qué

Actividades para el alumno se refiere. Usar pelo largo es muestra de suciedad,

Leer el chiste de Fontanarrosa de la decia una abuela a su nieto. Pero ;a qué altura

pagina siguiente y reponder: el pelo se considera largo? ; Alhombro? ; Al cue-

1) ¢{Qué juegos se hacenaquiconel |  1lo? ;Y a qué se llama aqui suciedad? ;No es un

lenguaje? Dar ejemplos. | tanto impreciso su significado en este contex-

2) é’:,? fa qué los utiliza Fontanarro- | 4 pete tipo de malentendidos se deben a la va-
guedad del lenguaje.

38




\\EL RENEEH'U‘.
poema telurico
de fontanatrosa

\

muchos animalitos en 105
slrededores de sv Fancho
M tancho es tan pobte,dotor:
gue ni alrededofe,; tiene

3 la Reind

dotot: yevele vl
chancho

iAkhh#Vivo lo quiere usté./
7/ {Comategalo
Jodido pa envolverloNo sz e
queda guieto el potcino

iene que et foede et el fiandv.Es epecia
lgo tipico. / pa la Cotte,arde son fodos de
ien criollo /p cogote medio estirgy. Pero

tergalo alejau de lg Cotond
porgue trdga tui fo o que
briyd

%i quiere quedar bien,

iNooyd hablar de

Buen dia, f2reyra..\leo que hay ) Soy del GobierrioVigiamos [om.-me patecs de
a Inglaterts y queremos
llevarle algin gnimalito

s ¥
o ARANNNN

forque no lo escucho cantat

Cuis Miguel 7

Si no,tiene el lovo.Eso si &5 un animalito
TrepadotUste b yeva g Inglatettd como,
mascotd y & los dos meses ya €3 Lotd
[

. Me han dicho gue oring

pat imperiglista,

mbientes.Yo lo uso pa combatir &
olor de las alpargatas

2o si hay un bicho emblematico..
li€se €5 el 2ortino! Es un odotante de

)

viere gue le diga und cos3,

OFing pa marcar sv tertitorio Fyd son vr| reyra 2 Termo gue lo devuelvan
fo van g compriender

Y guieno,detor. Ya serig hotd
que degolvietan algo €505
muchachos...

Es simpatico. Blanco y negro

%i.Féro pronto van &
venir a color

Despues de todo,lo onico gue
nos dejaror eyos %4 la
53 inglesa, Mendiela

Y mire él efech

que tuvo




Capitulo II

(Est SE QUE DICE. )
CHICOS.’ 7
EST'A’AQU/

BUEN MIRA LA FELIC
BoR TELavasldN/

Mafalda, por Quino.

Los lenguajes naturales tienen una gran riqueza significativa y esta riqueza les per-
mite una serie de funciones muy variadas: transmitir informacién (el relato de un
partido de fitbol, un anuncio en el diario, un simple saludo), enviar directivas (jCuerpo
a tierra! o Saquen una hoja), persuadir a uno o a muchos ( Veni con nosotros que la fiesta
va a ser lamds divertida del afio, o Vote por el partido que le asegura la estabilidad economi-
ca) y también expresar emociones (a través de una buena poesia, por ejemplo). Esta
misma riqueza, sin embargo, se convierte en desventaja cuando necesitamos utilizar
el lenguaje natural para formular oraciones que exigen suma precisién -tales como
las formulaciones de la ciencia— y que no pueden estar sujetas a la vaguedad propia
de los lenguajes naturales. Para paliar esta dificultad surgen los llamados lenguajes
artificiales, lenguajes que definen con precision el significado y el uso de ciertos
simbolos para evitar al maximo la vaguedad y la ambigiiedad que suele acompariar
al lenguaje natural. Existen basicamente dos clases de lenguajes artificiales: los len-
guajes técnicos y los lenguajes formales.

Un lenguaje técnico es el que usa, por ejemplo, un abogado cuando habla de homici-
dio culposo en primer grado o presunto robo: sobre la base del lenguaje natural, el abo-
gado estipula un significado restringido y preciso para algunas palabras como robo,
culposo, primer grado. Cada ciencia y también los diferentes oficios estipulan el signi-
ficado técnico de algunas palabras acotando o precisando el significado de ciertas
palabras del lenguaje natural o creando palabras nuevas que resultan necesarias para
describir cosas o estados de cosas. Asi, por ejemplo, la psicologia habla de superyé, la
fisica de big-bang, y la botanica de fotosintesis.

Cuando la precision debe ser tal que todas las estipulaciones resultan insuficientes
para quitarle la ambigiiedad o la vaguedad a las palabras, se recurre a un lenguaje
formal, en el cual los simbolos no refieren a algo determinado: son variables indeter-
minadas (que luego pueden ser interpretadas en términos del lenguaje natural o de
algin lenguaje técnico). Lo que estos lenguajes formales se proponen es centrar la
atencion en las relaciones que se pueden establecer entre esos simbolos a los que
precisa manipular sin las dificultades de las que habldbamos antes. Por ejemplo,
cuando un matematico dice que:

a+tb=b+a
no le interesa si a son manzanas y b son peras o cualquier otra cosa. Lo que le intere-

40




La l6gica

sa es dejar en claro que si tengo a y sumo b tengo la misma cantidad que si tengob y
sumo a. O, en otras palabras, estd formulando la reciprocidad de la operacién de
suma. Cuando un légico se encuentra con frases como:

Todos los perros son peludos
Ningtin hombre no es mortal
Los paquistanies son asiaticos

abstrae la férmula: Todo S es P, sin atender a la verdad del contenido que expresa
cada proposicién (oraciones compuestas por sujeto y predicado), sino concentran-
dose en la estructura de lo que dicen.

Ahora bien, en nuestra vida cotidiana, slo en algunas ocasiones utilizamos el len-
guaje técnico y decididamente ninguna en los lenguajes formales. Es decir que cuan-
do discutimos, debatimos o argumentamos no estamos a salvo de las ambigiiedades
y vaguedades del lenguaje natural. Y por otra parte, tampoco estan exentas de ambi-
giliedades o imprecisiones las argumentaciones de los demas.

Para estar mejor dispuestos para una reflexién del tipo filoséfico necesitamos estar
prevenidos de las trampas que puede acarrear la argumentacion, trampas que pro-
vienen de distintos aspectos a estudiar en el lenguaje.

581

.o
- VMt‘g*sn‘i» N
Mafalda, por Quino.

* La tira hace referencia a los términos libertad y libertinaje (aunque no los menciona), y la misma relacién que tienen éstos
estéd pensada respecto de alimentacion y alimentaje. Si desconoces el significado de los primeros, investiga cuél essuuso y
aplica tus conclusiones también a los términos de este chiste.

tuita

6n gra

distribucl

Matérial de

41




Argumento y razonamiento: el razonamiento informal y el razonamien-
to formal

Argumento y razonamiento suelen utilizarse en el habla cotidiana como sinénimos,
sin embargo, desde un punto de vista més estricto, mientras que un argumento es
cualquier discurso que tiene como tltima intencién convencer, persuadir a alguien
de algo, el término razonamiento se aplica a una estructura que debe cumplir deter-

minados criterios formales.

Lalégica, que como antes se indicé atiende a la estructura de lo que se dice, trata con
razonamientos formales y de ellos estudia solamente su forma, o podriamos decir su

esqueleto

Estrateglas argumey tatlvas' :

cuencias: sé‘ determma elf por- =
qué de un asunto y sus der1va-_ i
c1ones  para enfatlzar la intima -

Los argumentos no necesariamente tienen la co-
herencia ni el rigor de un razonamiento vélido.
No obstante lo cual, muchos de ellos tienen gran
capacidad de persuasion. Los sofistas, hombres
especializados en elaborar discursos de gran
efecto persuasivo que vivieron en la Atenas del
siglo V a.C., dieron ejemplos muy elocuentes
de que un buen argumento es capaz de conven-
cer més alld de su verdad y su validez. Ellos
precisamente eran capaces de argumentar tan-
to a favor como en contra del mismo hecho -y
convencer al interlocutor en los dos casos— con
la sola fuerza de sus palabras.

En el dltimo punto de este capitulo, cuando ana-
licemos en qué consisten las falacias formales y
no formales volveremos sobre esta cuestién.
En general, si caracterizamos al razonamiento
como un procedimiento que avanza seguro por
basarse exclusivamente en reglas formales exen-
tas de vaguedad y ambigiiedad, debemos decir
que él coincide con lo que llamamaos razonamien-
to formal. En contraposicion a éste, la argumenta-
cién serfa un tipo de razonamiento informal puesto
que su lenguaje no es formal —a lo sumo puede
ser técnico, como en el caso de una argumenta-
cién juridica—nilo es su operatoria, la cual pue-
de ser regulada de alguna manera pero no tie-
ne el rigor ni la precision de las reglas l6gicas.
En una perspectiva histdrica, podriamos retro-
traer esta distincién entre argumento y razona-
miento a la que formuld Aristételes (384-322
a.C.) entre razonamiento dialéctico y razonamien-
to demostrativo. En los Tépicos, textos que forman

42




Lalégica

parte de los escritos aristotélicos sobre 16gica, él diferenci6 entre los razonamientos
demostrativos, que parten de cosas evidentes y arriban a conclusiones universales y
necesariamente verdaderas, y los razonamientos dialécticos, que son los que se uti-
lizan en general en las discusiones. A la manera de lo que hoy llamamos un "argu-
mento", estos razonamientos dialécticos no parten de premisas evidentes y llegan a
verdades necesarias sino que parten de "cosas que pertenecen a la opinién", es decir
de "las que parecen bien a todos o a la mayoria, o a los sabios, y entre estos tltimos,
a todos, o a la mayoria o a los més conocidos y famosos". Lo que nos interesa ahora,
porque nos puede ayudar a entender la distinciéon entre argumento y razonamiento
es que, como nuestros argumentos, los que Arist6teles llamaba razonamientos
dialécticos no tienen por objetivo alcanzar una verdad necesaria y universal (aun-
que podria ocurrir que asi fuera) sino que su meta es la discusién de problemas.
Para referirse, a su vez, a los trabalenguas que practicaban los sofistas, Arist6teles
distinguié el razonamiento eristico (propio de la sofistica, o al menos de aquellos
sofistas cuyo tnico objetivo es discutir por discutir —eris, en griego, es una de las
palabras utilizadas para significar "guerra"-): que, a diferencia del razonamiento
demostrativo y el dialéctico, pretende partir de cosas verdaderas que pertenecen a la
opinién pero que no lo son en realidad y el que parece razonar pero, por usar una
estructura fallida, tampoco lo hace realmente.
Para Aristételes, la ciencia debe estar constituida por razonamientos demostrativos y,
sin embargo, destaca la utilidad de los argumentos, es decir de la dialéctica —o teorfa de
la discusién-, para ésta y para la filosoffa. Por ser esencialmente una actividad criti-
ca, la dialéctica puede "abrir el camino a los principios de todos los métodos".
Entre los muchos abordajes que ha tenido la argumentacién en el pensamiento con-
temporaneo —como funcién del lenguaje, como tipo de discurso, como préctica— re-
sulta interesante la caracterizacién que de ella hicieron Charles Perelman y Louis
Olbrechts-Tyteca en su libro Tratado de la argumentacion (1989). En ese texto, que parte
de las reflexiones de Perelman sobre las formas de argumentar en cuestiones juridi-
cas, se contrapone la argumentacion a la demostracién propia de la légica formal,
que se desentiende de los casos particulares, de las motivaciones de los interlocutores,
etcétera. Veamos lo que dicen Perelman y Olbrechts:
"Para exponer bien los caracteres particulares de la argumentacién y los problemas inhe-
rentes a su estudio, nada mejor que oponerla a la concepcién cldsica de la demostracién y,
mds concretamente, a la I6gica formal que se limita al examen de los medios de prueba
demostrativos. En la 16gica moderna, la cual tuvo su origen en una reflexién sobre el
razonamiento, ya no se establece una relacién entre los sistemas formales y cualquier
evidencia racional. El I6gico es libre de elaborar como le parezca el lenguaje artificial del
sistema que esta construyendo; es libre de determinar los signos y las combinaciones de
signos que podria utilizarse. [...] La tnica obligacién que se impone el constructor de
sistemas axiomadticos formalizados es la de elegir los signos y las reglas de modo que se
eviten las dudas y ambigtliedades. [...] La biisqueda de la univocidad indiscutible ha lle-
vado, incluso, a los 16gicos formalistas a construir sistemas en los que ya no se preocupan
por el sentido de las expresiones: estdn satisfechos con que los signos introducidos y las
transformaciones que les conciernen estén fuera de toda discusién. [...] Pero cuando se
trata de argumentar o de influir por medio del discurso, en la intensidad de la adhesién

43




Capitulo II

de un auditorio a ciertas tesis, ya no es posible ignorar por completo, por irrelevantes, las
condiciones psiquicas y sociales sin las cuales la argumentacién no tendria objeto ni efec-
to. Pues toda argumentacion pretende la adhesion de los individuos y, por tanto, supone la existen-
cia de un contacto intelectual. Para que haya argumentacién es necesario que, en un mo-
mento dado, se produzca una comunidad efectiva de personas. Es preciso que se esté de
acuerdo, ante todo y en principio, en la formacién de esa comunidad intelectual y, des-
pués, en el hecho de debatir juntos una cuestion determinada. Ahora bien, esto no resulta
de ningtin modo evidente. Para argumentar, es preciso atribuir un valor a la adhesién del
interlocutor, a su consentimiento, a su concurso mental. Por tanto, una distincién aprecia-
da a veces es la de ser una persona con la que se llega a discutir. El racionalismo y el
humanismo de los dltimos siglos hacen que parezca extrana la idea de que sea una cuali-
dad el ser alguien cuya opinién cuenta, y, en muchas sociedades, no se le dirige la palabra
a cualquiera, igual que no se batian a duelo en el pasado con cualquiera. Ademds, cabe
sefialar que el querer convencer a alguien siempre implica cierta modestia por parte de la
persona que argumenta: lo que dice no constituye un «dogma de fe», no dispone de la
autoridad que hace que lo que se dice sea indiscutible y lleve inmediatamente a la convic-
cién. El orador admite que debe persuadir al interlocutor, pensar en los argumentos que
pueden influir en él, preocuparse por él, interesarse por su estado de dnimo".

Por su parte, Jean-Blaise Grize en su libro De la Logique a I’ Argumentation (1982), nos
da otra caracterizacién igualmente fecunda de argumentacién, deudora también de
la cldsica distincion aristotélica. Dice Grize:
"Argumentar es buscar conducir, a través del discurso, a un interlocutor o a un auditorio
dado a realizar una cierta accién. Se sigue de esto que una argumentacién estd construida
siempre para alguien, al contrario de una demostracién que es para «todo el mundo». Se
trata, entonces, de un proceso dialdgico, al menos virtualmente. [...] Como una argumen-
tacién existe siempre para alguien, es necesario que el que argumenta se haga, entre otras
cosas, una representacion de su destinatario. No sélo de los conocimientos de este tltimo,
sino de los valores a los que adhiere. Es asi que el aspecto seductor de una argumentacién
residird en la evocacién de valores ideolégicos del destinatario”.
Nuestra tarea, de ahora en adelante, se concentrard especialmente en la formalizacién
de razonamientos (porque queremos avanzar hasta acercarnos a las nociones basi-
cas de andlisis 16gico y calculo 16gico). Por lo tanto, salvo cuando estudiemos los
tipos de falacia (en el punto 12 de este capitulo), dejaremos momentaneamente de
lado el problema de la argumentacién. Esto no.significa, sin embargo, que hoy en dia
los 16gicos se desentiendan completamente de la teorfa de la argumentacién. Por el
contrario, el desarrollo de las llamadas légicas informales dio un fuerte impulso a
los estudios filoséficos sobre la cuestién de argumentar.

7Y DALE /¢NO ENTENDES | |[;PENSA EN QUE CA-| |NO TE DAS CUENTA QUE
UE SON POBRES PORQUE | | SUCHAS VIVEN, QUE | | 'S/ ADEMAS DE GANAR
IEREN?, USA LA CACHIVACHES DE MUE-} [POCO, ENCIMA TIENEN
CABEZA, PAPAFRITA, BLES COMPRAN, LA MANJA DE INVERTIR
| USA LA CABEZA/ QUK ROPA USANY EN COSAS DE MALA CALI-

DAD, SIEMPRE VAN
A SER PORBRES?

44




Lalégica

Las estructuras basicas del razonamiento

Llamamos razonamiento a un conjunto de proposiciones en el cual una de estas
proposiciones, llamada conclusién, se afirma sobre la base de otra u otras llamadas
premisas. Por ejemplo:

de: y de:
Todos los portefios
son fanfarrones Mario es portefio
(premisa2)

(premisa 1)

obtengo:

|
5
¥

Mario es fanfarron

" (conclusién)

Los razonamientos se componen de proposiciones o enunciados como Todos los por-
tefios son fanfarrones, y éstos, a su vez, de términos. Las proposiciones deben ser fra-
ses con sentido y ellas pueden ser verdaderas o falsas, pero los razonamientos no
son ni verdaderos ni falsos sino correctos (cuando efectivamente existe un vinculo
que permite enlazar la conclusion a las premisas) o incorrectos (cuando ese vinculo
no existe). La 16gica permite distinguir entre razonamientos correctos e incorrectos
atendiendo simplemente a la forma de los mismos y desligdndose del contenido de
sus proposiciones. Para ello, la 16gica abstrae la forma de los razonamientos redu-
ciendo cada proposicién a sus elementos estructurales. Volveremos sobre este punto
mads adelante, cuando veamos algunas nociones basicas de formalizacién.

Los razonamientos pueden ser de tres tipos: deductivos, analégicos e inductivos (o,
también se puede decir que hay dos grandes grupos: deductivos y no deductivos).
Elrazonamiento deductivo es aquel en el cual la conclusién se sigue “necesariamen-
te” de las premisas, es decir, que ofrece fundamento suficiente como para que de
tales premisas se pueda obtener una tal conclusién de caracter necesario. Como dice
Manuel Garrido en su libro Légica simbdlica, el uso del razonamiento deductivo “per-
mite pasar, a través de la sola reflexién, de la aceptacién de unos enunciados a la
aceptacién de otros nuevos”, y en este sentido supera al conocimiento inmediato
puesto que amplia la informacién inicial. Los razonamientos no deductivos, por su
-parte, son los que ofrecen algin fundamento para apoyar la conclusién, pero este
fundamento no es absolutamente necesario (es decir, que de tales premisas puede
obtenerse tal conclusién pero no en forma necesaria).

Veamos algunos ejemplos:

45




Mi gato y el de mi prima son remolones.
Los gatos de la casa de enfrente son remolones.
Conclusién:

Todos los gatos son remolones.

Enero es el tinico mes caluroso.
Hoy es un dia muy caluroso.
Conclusién:
Estamos en el mes de enero.

Las manzanas son nutritivas, dulces y frescas.
Las uvas son dulces y frescas.
Conclusioén:

Las uvas son nutritivas.

Aqui tenemos s6lo un ejemplo de razonamiento deductivo: es el segundo caso. Alli se
nos dice que el tinico mes caluroso es enero, por lo tanto, si hoy es un dia caluroso no
puede sino ser un dia del mes de enero. Aqui la conclusién se extrae necesariamente
de las premisas dadas. Atencién, cuando analizamos el tipo de razonamiento utili-
zado no nos detenemos en la verdad o falsedad de las premisas o de la conclusién.
Todavia no interesa entrar en ese terreno. Observamos simplemente el tipo de vin-
culo que se establece entre las premisas y la conclusién.

Los otros dos ejemplos corresponden a razonamientos no deductivos. El primero es
un razonamiento inductivo: después de haber visto una gran cantidad de gatos que
son remolones se concluye que todos los gatos lo son, pero las premisas no agotan
todas las posibilidades y por lo tanto, si bien es probable que todos lo sean, no hay
fundamento en esas premisas, que exploran sélo un niimero de gatos, para asegurar
con absoluta necesidad que todos los casos serdn iguales.

El dltimo ejemplo es el de un razonamiento analdgico: existe un cierto individuo que
posee determinadas caracteristicas a, b, ¢ y n; hay otro individuo que posee las ca-
racteristicas a, b y ¢, y por analogia concluyo.que también posee la caracteristica n.
Como en el caso de los razonamientos inductivos, aqui también hay un cierto mar-
gen de probabilidad mds o menos amplio, pero nunca la certeza absoluta de que esa
conclusién de hecho se siga necesariamente. Una diferencia importante entre los
razonamientos inductivos y los analégicos es que los primeros pasan de premisas
singulares a una conclusién universal, mientras que los segundos pasan de premisas
singulares a una conclusién también singular; por ejemplo:

El auto de Diego tiene buena direccion, buen arranque pero poca velocidad.
El auto de Ernesto tiene buena direccién y buen arranque.
Conclusién:

Entonces el auto de Ernesto tiene poca velocidad.

46




Lalogica

En este razonamiento por analogia, las premisas son singulares porque nos hablan
de el auto de Diego o el auto de Ernesto, y la conclusién es igualmente singular o parti-
cular. Veamos otro caso:

Los alumnos de 2° turno tarde son vagos.
Los alumnos de 3° turno mafiana son vagos.
Conclusién:

Todos los alumnos del polimodal son vagos. |

En este ejemplo de razonamiento inductivo tenemos dos premisas singulares o par-
ticulares puesto que no abarcan a la totalidad del universo de alumnos sino a un
grupo particularizado: los de 3° de la mafiana o los de 2° de la tarde. En cambio su con-
clusién se considera universal porque abarca a “todos” los miembros del grupo al
que se refieren las premisas, en este caso: todos los alumnos del polimodal.

DiscuLPE gesro sg) { NC»MI// SE TRAMITA 401/5110\
TRAM;TA AQU| p Y QES 70 DEBE TRAMITARLO Altl)

AR g e e

e —
\ o ~
o [ eusmiaen’) 11 (e 510 |
£570°%e Teamiia | [ALLT] L STRATO £0 07RO P/ |
SHEZ \AKEN ALLS “.__,,,._m.,.,.v\(_,__,
{/ -
Y
A e?
3\ PARA TRAMITAR £S70 HACY:\ s
510 07'?0 / e x.m.‘,\ FALTA £0 O7RO.No ME D,QA bl - - i)
c4c<;~/v\o L0 | /Lo 07&0 L QUE NUNCA OYG HABLAR / | EsTey (4L
\9TR0?/, VAN *—’;‘L‘Eﬁjﬁ“‘u ~_£SToy <0 omo// Loorro... )
I X - -

‘§
Cr s

Z2d

00

SN [P R
/ EPJ70NCES TAMBIFI‘J DEBOTRALR\ / ,PERO/ &POR QUE No Lo \ / 2LA PREGUNTAY., ;DAMOS m
& ‘jf”"s ALLA"yL0DE MAS |\ Dicen MNTES,10D0£S0P) | "SENTADO QUE 1A GenTe sf_

MANEJA CoN UN MiNiMo D

\OGICA 'M”“%

Quino.




Capitulo II




Lalégica

La forma légica

Deciamos en el punto anterior que la 16gica es capaz de determinar la correccién o
incorreccion de un razonamiento atendiendo solamente a su forma y desligandose
del contenido de las proposiciones que lo componen. Pero ;en qué consiste la for-
ma? Y ;de qué manera podemos llegar a ver la forma de un razonamiento?

En primer lugar, la forma de un razonamiento es su estructura abstraida de su con-
tenido concreto. Para dar con la forma légica de un razonamiento se opera abstra-
yendo esa estructura de las proposiciones —premisas y conclusién— que lo compo-
nen. Veamos algunos ejemplos. De las siguientes proposiciones:

Todo perro es mamifero
Ninguna paloma es mamifera

Hay animales acudticos que son mamiferos
se pueden abstraer las siguientes formas:

Todo M es P
Ningtin H es P

Algiin S es P

Al abstraer se deben tener en cuenta, en primer lugar, los términos de la proposicion.
Los términos pueden ser de dos clases categorematicos o sincategorematicos. Los
primeros, también llamados términos no 16gicos, son aquellos que tienen significa-
do por si mismos. En los ejemplos anteriores, son categorematicos los términos pe-
rro, paloma, mamifero, animales acudticos. Los términos sincategorematicos son aque-
llos que sélo tienen significado cuando acompanan a un término categorematico. A
éstos se los llama términos 16gicos, y en los ejemplos anteriores podemos identificar
como sincategorematicos a: todo, son, hay, ningin.

Cuando abstraemos, prestamos atencion a los términos 16gicos para mantenerlos en
la versién formalizada de la proposicion y reemplazamos los términos no 1égicos
por variables vacias de significado (generalmente se utilizan letras) e indiferentes al
contenido de la proposicién en cuestiéon. Generalmente llamamos S al sujeto de la
proposicién y P al predicado, pero a la hora de formalizar un razonamiento comple-
to, formado por premisas y conclusién, S y P suelen identificar, respectivamente, al
sujeto y al predicado de la conclusién, mientras que para reemplazar a los demds
sujetos o predicados que eventualmente aparezcan en las premisas suelen utilizarse
otras letras (M, R, T, etcétera).

49




Capitulo II

Actividades para el alumno
Abstraer la forma de los S|gU|entes ra-

zonamientos:

A los argentinos no les Qu‘sta‘ trabajar -
A alguna gente le gusta trabajar .. *
Alguna gente noes argentina -

Los saltefios son argentinos
Ningtin argentino es maorf

Los saltefios no son maories, .

~ Algunos hombres
son buenos cocineros:

la comida que hacen .

Ningtin hombre prueba i
la comida que hace:

Los buenos cocineros nunca prueban\,

son argentinos - i
El arquero Chilavert es paraguayo

El arquero. Chilavert no es /ntegrante :
de la se/ecc:én -

Los integrantes deJa seleccién.

LOS PINGUINOS SON NEGROS Y BLANCOS
ALGUNOS VIEJOS PROGRAMAS DE TV SON EN NEGRO Y BLANCO

POR LO TANTO, ALGUNOS PINGUINOS
50N VIEJOS PROGRAMAS DE TV.

LOGICA: OTRA COSA PARA LA QUE
NO SON BUENOS LOS PINGUINOS

El Cuadrado de la oposicion

En el siglo IV antes de Cristo ya era manifiesta
la utilidad de la l6gica para el desarrollo del
conocimiento en general y sobre todo para el
de la ciencia. Aristételes fue uno de los prime-
ros pensadores que se tomo el trabajo de poner
por escrito sus estudios sobre esta disciplina,
que hoy llamamos légica. En aquellos tiempos,
sin embargo, a los varios tratados aristotélicos
sobre 16gica se los llamé Organon (en verdad, el
Organon incluye también tratados sobre episte-
mologia o sobre la teoria de la discusién, que
no son especificos de lo que hoy llamamos 16-
gica, pero se relacionan con ella). En griego,
Organon significa "instrumento, herramienta”,
y precisamente eso es lo que pensaba Aristéte-
les que debia ser la 16gica: un instrumento para
toda investigacién seria que uno quiera encarar.
En el tratado Sobre la interpretacion (mas conoci-
do como De Interpretatione, que es su hombre
en latin), Aristételes establecié una serie de re-
laciones l6gicas que se dan entre premisas uni-
versales afirmativas ( A), universales negativas
(E), particulares afirmativas (I), particulares ne-
gativas (O). Aristételes sostuvo (en De
Interpretatione) que A y O son contradictorias,
lo mismo que E e, y también afirmé que Ay E
son contrarias.

Esto debe entenderse de la siguiente manera:
dos proposiciones son contradictorias cuando
una afirma universalmente lo que la otra niega
en forma particular o también cuando una nie-
ga universalmente lo que la otra afirma en for-
ma particular. En cuanto a su relacién con la
verdad, las proposiciones contradictorias no
pueden ser ambas verdaderas y tampoco pue-
den ser ambas falsas. Por ejemplo: son contra-
dictorias Todos los hombres son mortales (A) y Al-
gtin hombre no es mortal (O), y también Ningrin
gato es batracio (E) y Algiin gato es batracio (I).
Queda claro con el ejemplo que si uno de los
términos de la relacién de contradictoriedad es
verdadero, el otro debe ser necesariamente fal-

50




La logica

SO y viceversa.

Por otra parte, son contrarias las afirmaciones y negaciones universales: Todos Ios
gatos son batracios (A) y Ningtin gato es batracio (E). De estas tltimas, dice Aristételes
que "no pueden ambas ser verdaderas" (por cierto, en el ejemplo dado esta claro que
la proposicién A es falsa) pero aclara que las proposiciones opuestas a éstas (es decir
Iy O) "pueden ser ambas verdaderas respecto de lo mismo". El ejemplo que da Aris-
tételes es: No todos los hombres son blancos (una forma de O que puede ser equivalente
a Algtin hombre no es blanco) y Algiin hombre es blanco. Al ilustrar estas relaciones 16gi-
cas obtenemos la siguiente figura: ‘

A— E
Referencias:
—— (contrarias)
i L ‘(contradictorias)
I O

Aungque en el texto aristotélico al que nos estamos refiriendo no figuren, sin embar-
go, estas oposiciones implican también otras relaciones 16gicas: I y O son
subcontrarias, es decir, una afirma (o niega) en forma particular lo que la otra niega
(o afirma) en forma particular. Ellas no pueden ser ambas falsas (porque si I es falsa,
entonces su contradictoria, E, es verdadera, y por lo tanto la contraria de E, A, es
falsa, y por ende, la contradictoria de A, O, es verdadera; y asi llegamos a demostrar
que I y O no pueden ser ambas falsas).

El cuadrado de la oposicién, en su forma tradicional, también permite hablar de
relaciones subalternas: son subalternas las proposiciones que afirman (o niegan) par-
ticularmente lo que la otra afirma (o niega) en forma universal. Por ejemplo, Algtin
gato es felino (I) es subalterna de Todos los gatos son felinos (A), y Algtin gato no es batra-
cio (O) es subalterna de Ningtn gato es batracio (E). La verdad o falsedad de una pro-
posicion subalterna depende de la verdad o falsedad de su subalternante, es decir: si
A es verdadera, I debe serlo necesariamente; y si E es verdadera, O debe serlo. En
cambio si Ao E son falsas, I y O deben ser, respectivamente, falsas. La figura com-
pleta del cuadrado de la opos1c10n en lo que se conoce como su forma tradicional
podria ilustrarse asi:

Referencias:
1.3‘_ E (contrarias)
R (contradictorias)
P eaiea (subcontrarias)
""""""" .-.-(subalternas)
1 O

Criticas modernas al cuadrado de la oposiciéon
El cuadrado de la oposicién fue utilizado practlcamente sin ser sometido a critica?
hasta el siglo XIX. No vamos a extendernos aqui en la interesante historia de la criti-
ca al cuadrado de la oposicién, pero debemos saber, al menos, que en el momento en

rtmwr PROV. 17 = “5eRANZA 12271y 3o 1§

EiELIOTE D {

i; “ JOVENES NEUGUINOS
- - R 3

Materlal de distribucion gratuita




Capitulo II

que la 16gica moderna comenzé a simbolizar las formas A, E, I, O mediante la llama-
da légica cuantificacional (nos referiremos brevemente a ella al final de este capitu-
lo), qued6 de manifiesto que la mayor parte de las relaciones establecidas por el
cuadrado de la oposicién en su forma tradicional no pueden ser vélidas.

El argumento fundamental de la critica al cuadrado de la oposicion es el siguiente:
supongamos que S es un término vacio (no existe nada S) y que por lo tanto Sno es
verdadero respecto de nada; entonces, la forma I (Algrin S es P) es falsa. De aqui se
deduce que su forma contradictoria, E (Ningiin S es P), es verdadera. Pero entonces
su forma subalterna, O (Algiin S no es P), debe ser verdadera. Pero esto no es posible
porque dijimos que no hay nada S.

En la formulacién aristotélica —nos referimos al texto De Interpretatione— tal inconsis-
tencia no se produce porque Aristételes, como dejamos entrever anteriormente, no
se refiri6 alli a la forma O como Algiin gato no es batracio, sino, en todo caso, como No
todo gato es batracio. Asi, el cuadrado de la oposicién sobrevivié durante la Antigiie-
dad y buena parte de la Edad Media sin necesidad de tomar en cuenta las criticas
que surgieron durante la Modernidad. Pero cuando se empezd a tener en cuenta la
posibilidad de que los términos universales pudieran ser clases vacias, tal como mos-
tramos en el pdrrafo anterior, alli entonces los 16gicos se dieron cuenta de que su
disciplina podia resultar mucho mas ttil y podia desarrollarse en otros sentidos si
era capaz de prescindir del supuesto con el que se habia manejado hasta entonces (a
saber: que los términos universales no son clases vacias).

De acuerdo con desarrollos contemporédneos de la 16gica, que admite la existencia de
términos o clases vacias, las tinicas relaciones légicas que quedaron en pie son las
que se dan entre proposiciones contradictorias (y eventualmente la relacién subal-
terna entre A e I, siempre y cuando partamos del supuesto de que los términos afir-
mativos no son vacios, es decir que hay al menos un individuo S).

Referencias:
....... (contradictorias)
....... (subalternas)

A E

I O

En su libro Introduction to Logical Theory (Londres, 1952), Peter Strawson intent$ una
rehabilitacién del tradicional cuadrado de la oposicién y hasta cierto punto consi-
guié conservar algunas de las relaciones légicas provistas por esta herramienta uti-
lizada durante dos milenios, pero al costo de sacrificar la aplicacién del cuadrado
fuera del ambito estricto de la 16gica.

Simbolizacion de las formas tradicionales mediante la légica cuantificacional:
TodoSesP = (x) (Sx Px)
Ningin Ses P = (x) (Sx -Px)
AlginSes P = (x) (Sx & Px)
Algin Sno es P = (x) (Sx & -Px)

52




Silogismo categorico

Cuando clasificamos a los razonamientos en de-
ductivos, inductivos y analégicos (en el aparta-
do 3), intentamos poner de manifiesto la impor-
tancia que tiene para la 16gica el razonamiento
deductivo porque nos permite inferir necesaria-
mente una conclusién de ciertas premisas. Una
de las variantes més conocidas de razonamien-
to deductivo -y una de las mds antiguas en su
estudio- es la del llamado silogismo categéri-
co. Como todo razonamiento deductivo, el si-
logismo consta de dos premisas y una conclu-
sion. En las dos premisas del silogismo hay tres
términos: uno de ellos aparece en ambas y a éste
se lo conoce con el nombre de término medio
(M). Se llama término mayor (P) al que aparece
en el predicado de la conclusién, y término
menor (S) al que aparece como sujeto de la mis-
ma. Veamos un ejemplo:

Toduas las herramientas son titiles
Todos los martillos son herramientas

Todos los martillos son titiles

Como se puede ver en este caso, el término
mayor es titiles, el término menor es martillos y
el término medio es herramientas, que sélo apa-
rece en las premisas. Las premisas, por su par-
te, se denominan segtin el término de la conclu-
sién que contengan: aquella que contiene al tér-
mino mayor se llama premisa ‘mayor (en el
ejemplo citado, el término mayor es #itiles, y por
lo tanto la mayor es la primera premisa) y aque-
lla que contiene al término menor es la premisa
menor (en este caso se trata de la segunda pre-
misa, ya que alli esta contenido el término mar-
tillos).

Se llama figura del silogismo a la forma de éste
en funcién de la ubicacién del término medio
en las premisas, a saber:

H)MP 2)PM  3)MP 4)PM
SM SM MS MS

53

Lalégica

forma tradlmonal) responde: .

Actividad para el alumno
A partir de las relaciones que estable-
ce el cuadrado de la oposicién (en su

a. Silasubalternante es verdadera la
subalternaes:.......cccouu..... ierereinne

b. Si la subalterna es falsa, la
subalternantees: ...........ccccceuveennene

¢. Dos proposiciones son contradicto-
rias siy sélosi: ......c.......... reenseans -

d. Siuna proposicidn es afirmativa su
contraria es: .......ccevrivensinsnsnncnsssnannas

e. Dos proposiciones son
subcontrarias si y sélo si:

f.  Siuna proposicidn es afirmativa, su
contradictoria es: .......c.cceeeeeiriernne.

g. Siuna proposnmén es aflrmatlva su
CONErAria €S: ....ccvvevreivreereivenrrenesennnns

HUMOR

Silogismo 1:

Dios es amor.

El amor es ciego.

Steve Wonder es ciego.
Conclusion: Steve Wonder es Dios.
Silogismo 2:

Me dijeron que Yo soy nadie.

Nadie es perfecto.
Luego, yo soy perfecto.
Pero, sélo Dios es perfecto.
Por lo tanto, Yo soy Dios.
Si Steve Wonder es Dios
Yo soy Steve Wonder!!!
Entonces, jjSoy ciego!!
Silogismo 3:

Cuando bebemos alcohol en exceso,
terminamos borrachos.

Cuando estamos borrachos, dormimos.

Cuando dormimos no cometemos pecados.
Cuando no cometemos pecados, vamos al Cielo.
Conclusion: jjpara ir al Cielo hay que ser borra-
cho!!

Silogismo 4:

El beber mucho alcohol mata las neuronas, las
neuronas que mata son las mas débiles.

Si se mueren las débiles, quedan las mas fuertes
e inteligentes.

Conclusion: Mientras méds bebo alcohol, mas in-
teligente me hago.




Para todos los casos se sobreentiende que la conclusién (que en esta ilustracién no
figura) corresponde a la forma SP, o sea sujeto (= término menor) y predicado (=
término mayor), dado que como ya dijimos el término medio, M, no figura en ella.

Estd claro que en el lenguaje coloquial no siempre (ni siquiera la mayoria de las
veces) encontramos los razonamientos formulados como un silogismo categérico en
el que las premisas mayor y menor y la conclusién estdn asi ordenadas. Sin embargo,
esta forma estindar de ordenar el razonamiento nos permite determinar con mayor
claridad si un razonamiento es correcto o incorrecto. La clave, en todo caso, consiste
en que nosotros sepamos traducir las proposiciones del habla cotidiana en premisas
de un silogismo, y que tratemos de hallar para cada caso la forma que le correspon-
de (puede ocurrir, de todos modos, que un argumento no admita ser reformulado
como silogismo). La ordenacién de los silogismos en la forma estdndar —aquella que
coloca en primer término a la premisa mayor, en segundo lugar a la premisa menor
y en tercer lugar a la conclusién- tiene la exclusiva funcién de simplificar nuestra
tarea en el momento de determinar la correcciéon de un razonamiento.

Ahora bien, mas alld de su figura, las proposiciones del silogismo pueden ser uni-
versales afirmativas (Todos los hombres son mortales), universales negativas (Ningiin
hombre es eterno), particulares afirmativas (Algiin gato es blanco) o particulares negati-
vas (Algiin gato no es gris), y estas diferentes proposiciones, como ya vimos, se abre-
vian A, E, I, O, respectivamente. Para obtener el modo de un silogismo dado tene-
mos que aplicar esta clasificacién a las premisas y a la conclusién. En otras palabras:
el modo de un silogismo es una lista en la que se enumeran, ordenados segtin la
forma estdndar, los distintos tipos de afirmacién o negacién particular o universal
que se dan en cada una de sus premisas y en su conclusién. Un silogismo del modo
OAO, por ejemplo, tiene una proposicién particular negativa en la premisa mayor
(Algunos americanos no son argentinos), una universal afirmativa en la premisa menor
(Todos los peruanos son americanos) y una particular negativa en la conclusién (Algu-
nos peruanos no son argentinos). En este caso se trata, ademads, de un silogismo de
figura 1. En el caso del ejemplo que vimos mds arriba —el de los martillos titiles—
podemos decir que ese silogismo corresponde a la figura 1 y que su modo es AAA.
En total, existen 256 formas de silogismos categéricos, que resultan de multiplicar
las cuatro posibles clases de premisa mayor por las cuatro posibles clases de premisa
menor por las cuatro posibles clases de conclusién y por las cuatro posibles posicio-
nes relativas del término medio. Pero no todas las formas posibles de silogismo son
validas. Para determinar cudles lo son existen reglas especificas.

Actividad palia;,éi alumno HUMOR: SILOGISMOS DISPARATADOS...

Imaginate un pedazo de queso suizo, de | Hoy en dia, los trabajadores no
aquellos bien lienos de agujeros. Cuanto | tienen tiempo para nada.

mas queso, mas agujeros. Ahora, los vagos... tienen todo el
Cada aguijero ocupa el lugar en el que ha- | tiempo del mundo.

bria queso. Asi, cuanto més agujeros, me- | El tiempo es dinero.

nos queso. Cuanto mas queso, méas aguje- | Luego, los vagos tienen méas di-
ros y cuanto mas agujeros menos queso. | nero que los trabajadores.
Conclusién : Cuanto mds queso me- | Conclusion: Para ser rico, jno
nos queso. hay que trabajarll!

Construye silogismos de los
siguientes modos y figuras: -

1)AEA  2)OE.

YAM HAE,

54

k4




Lalogica

El concepto de validez formal

Cuando estudiamos la definicién de razonamiento vimos que, a diferencia de las
proposiciones que lo componen —las cuales pueden ser verdaderas o falsas—, el razo-
namiento no puede ser verdadero o falso sino, en general, correcto o incorrecto. Ahora
bien, de los razonamientos no deductivos —ya sean analégicos o inductivos- deci-
mos que ellos pueden tener mayor o menor probabilidad. En cambio los razona-
mientos deductivos pueden ser validos o invéalidos, segtin lo sea la forma de ese
razonamiento deductivo. ;Y cudndo es vilida la forma de un razonamiento deduc-
tivo? Cuando no admite ningtin razonamiento que tenga premisas verdaderas y con-
clusién falsa. Como el razonamiento deductivo es aquel en el cual las premisas ofre-
cen fundamento para extraer de ellas una conclusién necesaria, si las premisas del
razonamiento deductivo son verdaderas, su conclusién debe ser necesariamente ver-
dadera; pero si la conclusién no lo es, entonces quiere decir que el razonamiento era
invélido. No puede haber razonamiento deductivo valido en el que, partiendo de
premisas verdaderas, se arribe a una conclusién falsa. Veamos algunos ejemplos.
Los siguientes razonamientos tienen la misma forma légica:

Los argentinos son hispanoparlantes
Los santafesinos son argentinos

Los santafesinos son hispanoparlantes

Los brasilefios son hispanoparlantes
Los paulistas son brasilefios

Los paulistas son hispanoparlantes

Los checos son hispanoparlantes
Los peruanos son checos

Los peruanos son hispanoparlantes
Si tuviéramos que abstraer su forma légica dirfamos que:

Todo M es P
Todo S es M

Todo S es P

Ahora bien, en el primer ejemplo podemos apreciar que tenemos dos premisas ver-
daderas y una conclusién también verdadera. En cambio, no ocurre lo mismo en los
razonamientos que siguen: el segundo tiene premisas falsas y conclusion falsa; el
tercero, si bien tiene premisas igualmente falsas, sin embargo, tiene conclusién ver-
dadera. Esto es admisible atin en un razonamiento deductivo valido. No olvidemos
que lo que nos promete un tal razonamiento es conservar la verdad de las premisas:

55



Capitulo II

es decir nunca nos ocurrird que, partiendo de premisas verdaderas, el razonamiento
deductivo vélido nos lleve a una conclusién falsa. En cambio, de premisas falsas
puedo obtener cualquier cosa, incluso una proposicién verdadera. Pero ella se obtu-
vo por casualidad. Si por algo son valiosos los razonamientos deductivos validos es
porque nos garantizan la conservacién de la verdad de las premisas a la conclusién.
Ya nos referimos a la estrecha conexién que deben tener las premisas y la conclusién
dentro de un razonamiento deductivo. A esa relacién por la cual podemos decir que
de ciertas premisas se obtiene una determinada conclusién se la llama inferencia.
Por lo tanto, se puede decir que la primera pregunta del 16gico es ;cudles son las
inferencias correctas? En el caso de la llamada l6gica simbdlica (que veremos mas
adelante), existe una lista considerable de reglas de inferencia ya establecidas. Nos
referiremos luego a algunas de ellas. Pero por el momento, nos interesa destacar la
independencia que tiene el concepto de validez (lo que hace a un razonamiento ser
correcto) de la verdad o falsedad de las premisas o de la conclusién. Decimos que un
argumento deductivo es valido cuando la inferencia de las premisas a la conclusion
es perfecta. O, dicho de otra manera: Si las premisas de un razonamiento valido son
verdaderas, su conclusién debe ser también verdadera. Es imposible que la conclu-
sién de un razonamiento valido sea falsa si sus premisas son verdaderas.

Todo razonamiento deductivo es valido o invélido. Puede ocurrir que de premisas
verdaderas yo obtenga una conclusion falsa, como ocurre en el caso de este silogis-
mo de modo AAAy de figura 3:

Todo rosarino es santafesino
Todo rosarino es americano

Todo americano es santafesino

O puede ocurrir que de premisas falsas obtenga una conclusién verdadera, y esto es
posible tanto mediante inferencia vélida como mediante inferencia invélida. Como
ejemplo puede darse el siguiente razonamiento, cuya inferencia es valida:

Todos los santafesinos son bolivianos
Todos los bolivianos son argentinos

Todos los santafesinos son argentinos

O también, puede darse la siguiente inferencia invélida de la cual concluyo algo

verdadero: P

Todos los dioses son mortales
Todos los dioses son hombres

Todos los hombres son mortales

Lo que sucede en estos tiltimos casos es que se llegé a una conclusién verdadera por
casualidad y no por necesidad 16gica, y por lo tanto la utilidad de este razonamiento
es nula para el desarrollo de la ciencia o de cualquier tipo de conocimiento riguroso.

56




Lalogica

Estos ejemplos nos sirven para clarificar lo siguiente: la validez de la inferencia de
un razonamiento deductivo es independiente de la verdad de las premisas; por cier-
to, las dos condiciones deben darse para garantizar la verdad de la conclusién. Pero,
como muestra el cuadro que veremos mds adelante, de las ocho posibles combina-
ciones de verdad y validez, s6lo una nos conduce por la senda exitosa:

PREMISAS INFERENCIA CONCLUSION

VERDADERAS vélida verdadera

(ambas lo son) ' verdadera
invalida falsa

valida verdadera
falsa

FALSAS ' verdadera
invalida falsa

Como muestra el gréfico, lo tinico que no puede ocurrir en un argumento deductivo
es que tenga premisas verdaderas, inferencia valida y conclusién falsa. Y sin embar-
go, la tinica posibilidad ttil del silogismo es la que en el cuadro figura primera pues-
to que tiene premisas verdaderas, 1nferenc1a valida y, por esto mismo, conclusién
necesariamente verdadera.

DIJO UN FILOSOFO...

"S6lo una prueba apodictica (necesaria), en tanto ella es intuitiva, puede llamarse demostrativa. La
experiencia nos ensefia bien lo que es, pero no que lo que es no puede ser de otro modo. Los argu-
mentos empiricos tampoco pueden proveer una prueba apodictica. Pero la certeza intuitiva, es decir
la evidencia, jamas puede resultar de conceptos a priori (en el conocimiento discursivo), no importa
cudn apodicticamente cierto pueda ser, ademads, el juicio. No hay, entonces, otra cosa que la matema-
tica que contenga demostraciones, porque ella no deriva su conocimiento de conceptos sino de la
construccién de conceptos, es decir, en la intuicién que puede darse a priori como correspondencia
con los conceptos. El método algebraico mismo con sus ecuaciones, de las que saca por reduccién la
verdad al mismo tiempo que la prueba, aunque no es sin duda una contruccién geométrica, es sin
embargo una construccién caracteristica en la cual, con la ayuda de los signos, se representan los
conceptos en la intuicién, sobre todo los de relacién de cantidades donde, incluso sin mirar el lado
heuristico (que sirve para descubrir), todos los razonamientos estin garantizados contra el error s6lo
por ser puestos delante de los ojos. El conocimiento filoséfico, al contrario, estd necesariamente pri-
vado de esta ventaja, porque debe considerar siempre la generalidad in abstracto (por medio de con-
ceptos), en tanto que la matemadtica puede considerarla in concreto (en una intuicién singular) y, no
obstante, por medio de una representacién pura a priori donde no todo lo falso deviene visible. Tam-
bién yo daria con mds convencimiento a las pruebas filoséficas el nombre de pruebas acroamiticas
(discursivas), porque no pueden ser hechas mas que por simples palabras (por el objeto en el pensa-
miento), mas que la de demostraciones, porque estas tiltimas, como lo indica la expresién, penetran en
la intuicién del objeto".

Immanuel Kant, Critica de la razon pura, Siglo XVIIIL

57




Capitulo I1

Reglas del silogismo correcto

Existen cuatro reglas que, si se siguen al pie de la letra, garantizan la construccién de
silogismos correctos. Las cuatro primeras se refieren a la estructura del razonamien-
to, las otras cuatro, al contenido del mismo. Para poder entender a qué se refieren
algunas de estas reglas, debemos introducir la nocién de extensién: llamamos exten-
si6én al nivel de compromiso que establecen los cuantificadores "todos", "algunos”,
"ninguno" y las negaciones que pudieran aparecer en la proposicién entre el sujeto y
el predicado de la misma. Veamos algunos ejemplos para entenderlo.

Si decimos Todos los argentinos son americanos estamos tomando al sujeto argentinos en
la totalidad de su extensién (puesto que hablamos de que son todos los argentinos).
Pero en cambio en esta misma frase no estamos tomando al predicado en toda su
extension. Es decir, decimos que la totalidad de un conjunto estd incluida dentro de
otro mayor. Pero esto no dice nada respecto de la totalidad del conjunto mayor, es
decir, del predicado (los que son americanos) salvo que en su conjunto estdn incluidos
los argentinos.

Cuando decimos, en cambio, Ningiin ave es mamifera estoy tomando tanto al sujeto,
las aves, como al predicado, el ser mamifero, en toda su extensién, puesto que al afir-
mar que ningiin ave es mamifera estoy hablando de la totalidad de las aves (en for-
ma negativa) y afirmo a la vez que la clase mamifero en su totalidad no incluye a
ningtin individuo que sea ave. -

1) Todo silogismo consta de tres términos, de los cuales uno de ellos, el término me-
dio, oficia de nexo entre los otros dos.

2)El término medio no puede estar en la conclusion.

3)El término medio debe aparecer en toda su extensién al menos una vez. De dos
premisas particulares no se puede inferir nada.

4)De dos premisas negativas no podemos extraer ninguna conclusién.

5)Ningtn término puede aparecer en la conclusién con mayor extensién que en las
premisas.

6) De dos premisas particulares no podemos extraer ninguna conclusién.

7)De dos premisas afirmativas no podemos extraer conclusién negativa.

8)La conclusién debe seguir siempre a la parte mas débil de las premisas. En este
sentido, consideramos débiles a las premisas negativas respecto de las afirmati-
vas, y a las particulares respecto de las universales. De manera que: Algunos hom-
bres son mortales es més débil que Todos los hombres son mortales. Y Algunos mamife-
ros no son invertebrados es mdas débil que Algiin pez es mamifero.

HUMOR: MAS SILOGISMOS DISPARATADOS...

Pienso, luego existo. A quien madruga Dios lo ayuda...
Las rubias tontas no piensan, luego, las rubias tontas no existen. | Quien madruga, duerme en la tarde...
Mi amigo dice que no es gay porque sale con una rubia inteligente. | Quien duerme en la tarde, no duerme en la noche...

Si una rubia inteligente saliese con mi amigo serfa una tonta. Quien no duerme en la noche, salen de rumbal!l
Como las rubias tontas no existen, mi amigo no sale con nadie. | Conclusién: Dios ayuda a los que
Conclusién: jjMi amigo es gay!! salen de rumbal!!

58




La logica

Actividades para el alumno o s
1) A partir de los térmlnos perro, animal y mam/fero\ construye sllogls 0S
segun se indica en cada caso-

b premlsa mayor, térmlno medlo premlsa‘menor
c. térmmo medio, premlsa menor premlsa mayor

) 3) Realizar el o los snloglsmos que rep_ senten"las deducclones que aparecen en el S|gmente
chiste (The Born Loser). - : EL

THE BORN LOSER by Arxrt Sansom

/OH, NO/ UN MOSQUt- ;' OEJA DE PREOCCU-
TO!/SENCS VA A ) PARTE ,GLADYS...
COMER VIVO8/ s SULE OYES ZUM-
; BAR,ES QUEES
UN MACHO Y

HEMBRAS NO_
ZUMBAN ... AS{
QUE Sl NO

Légica simbélica

Sibien una gran parte de nuestros razonamientos habituales pueden ser representa-
dos formalmente mediante el modelo de la l6gica categorial a la que nos referimos
hasta ahora, los 16gicos han desarrollado nuevos sistemas mas poderosos y comple-
jos para traducir razonamientos atendiendo solamente a su estructura. Uno de los
pasos clave que dio la 16gica en los tiempos modernos consistié en adoptar el méto-
do de la matematica. ;Qué significa esto? Que los 16gicos se dieron cuenta de que
adoptando un lenguaje simbélico propio y sujetdndose a reglas precisas de opera-
cién, como lo hace desde hace siglos la matemadtica, la 16gica también podria desa-
rrollar mucho mds su capacidad de célculo. Asi, por ejemplo, al detectar la incorrec-
cién de un razonamiento podemos calcular que la extensa argumentacién que se
apoya en ese mismo razonamiento serd, a su vez, incorrecta o invalida. Pero esta
tarea resulta mucho més sencilla si podemos efectuarla mediante un lenguaje formal
que se haya liberado de la ambigiiedad y la vaguedad propias del lenguaje coloquial
y también mediante la sistematizacién de determinadas reglas de cdlculo.

59



Capitulo II

DIJO UN FILOSOFO...

"Tedfilo: -Tu razonamiento sobre el poco
uso de silogismos esta lleno de observa-
ciones sélidas y bellas. Hay que confe-
sar que la forma escoldstica de los
silogismos es poco empleada en el mun-
doy que seria demasiado larga y embro-
llaria si se la quisiera emplear seriamen-
te. Y, sin embargo, ;lo creeria? Sostengo
que la invencién de la forma de los
silogismos es una de las mas bellas del
espiritu humano, e incluso de las mads
considerables. Es una especie de matemd-
tica universal cuya importancia no es su-
ficientemente conocida; y se puede de-
cir que un arte de la infalibilidad esta con-
tenido en ella, si se sabe y se puede ha-
cer buen uso de ella, lo cual no siempre
es posible. Pero hay que saber que por
los argumentos de forma no entiendo sola-
mente esta manera escoldstica de argu-
mentar de la que se echa mano en los
colegios, sino todo razonamiento que
concluye por la fuerza de su forma, y
donde no se tiene necesidad de suplir
ningtn articulo, de suerte que un enca-
denamiento, otro entramado de silogismo
que evita la repeticién, incluso una cuen-
ta bien dispuesta, un célculo de algebra,
un andlisis de los infinitesimales me re-
sultardn aproximadamente argumentos
de forma, porque sus formas de razonar
ha sido predemostrada, de manera que
se esta seguro de que no es posible equi-
vocarse".

Gottfried Leibniz, Nuevos ensayos sobre
el entendimiento humano, Siglo XVIIL

El cdlculo matemadtico progresa en gran medi-

' da cuando opera con un lenguaje simbdlico y

con reglas de operacién claras y precisas. Dice
Manuel Garrido en su libro Légica simbdlica:
“Hasta qué punto la potencia operativa del cal-
culo depende de la formalizacién del lenguaje
en que se apoya es algo que puede comprobar-
se ensayando la realizacién de multiplicaciones
y divisiones sin recurrir al simbolismo aritmé-
tico, con la sola ayuda del lenguaje ordinario.
Aunque se dominen las reglas de operacién, la
falta de simbolismo adecuado dificulta extraor-
dinariamente la marcha del célculo”.

Cuando estudiamos la forma légica de un ra-
zonamiento (en el punto 4 de este capitulo) vi-
mos que era posible construir un esquema for-

‘mal vacio de contenido: en ese momento pro-

bamos reemplazar con letras a los términos ca-
tegoremadticos, es decir, los elementos variables
de un razonamiento, pero dejamos intactos a
los términos 16gicos o sincategoremaéticos del
mismo razonamiento. Sin embargo, la matema-
tizacién de la légica formaliza o simboliza in-
cluso los elementos constantes de los razona-
mientos. Este es, precisamente, el mayor paso
que dio la légica moderna respecto de la 16gica
de los antiguos. "El uso de un simbolismo ade-
cuado —escribié Manuel Garrido- no sélo per-
mite un mayor grado de seguridad y exactitud
en la construccién de argumentos, sino también
una mayor precisién en la formulacién de las
reglas que los gobiernan". _

Para dar un ejemplo de cémo procede la 16gica
matematizada podemos recurrir a la descrip-
cién de la l6gica proposicional o 16gica de enun-
ciados, que es la parte mas elemental de la 16gi-
ca simbélica. Si bien la 16gica de enunciados ya
hab{a sido descubierta y en parte sistematizada
en la Antigiiedad por los estoicos, fue recién en
el siglo XIX que tomé mayor impulso gracias a
la formalizacién que de-ella hicieron los 16gicos
George Boole y Gottlob Frege. La légica propo-
sicional se ocupa del estudio de la-composicién

60




La légica

de enunciados compuestos a partir de unidades minimas del lenguaje que son los
llamados enunciados atémicos. Por ejemplo:

Juan es analfabeto.
Madrid estd en Europa.

Apyer barri el patio.

El examen es dificil.
son considerados enunciados atémicos, mientras que se llaman enunciados com-
puestos o moleculares los que se componen de dos o0 més enunciados atémicos, como
por ejemplo:

Juan es analfabeto y abandond la escuela, entonces no aprenderd nunca.
Madrid estd en Europa y Buenos Aires no.

Apyer barrieron el patio y estaba limpio. Hoy el patio no estd limpio, entonces hoy no lo
barrieron.

Si el examen es dificil, tendré que estudiar. Pero el examen no es dificil, asi que no tengo
queestudiar.

Aprobaré si y sélo si estudio todo el programa de la materia.

Aqui tenemos que distinguir los enunciados atémicos y las particulas que permiten
establecer la composicion de enunciados. Las particulas que més nos interesan en el
ambito dela l6gica proposicional son cinco: y, no, o, si ... (tal cosa) entonces ... (tal otra)
y si y s6lo si. En el marco de la 16gica de enunciados, a estas particulas se las conoce
con el nombre de conectivas o juntores, que son los elementos constantes del lengua-
je formal que hemos establecido. A los elementos variables, los enunciados, los
simbolizamos con letras del alfabeto en mintscula: p, g, 1, etcétera. Para cada una de
las conectivas o juntores existe también una simbolizacién. Una aclaracién impor-
tante: debemos ser conscientes de que la construccion de un lenguaje formal obede-
ce a la necesidad de operar (deducir, demostrar) al margen de las ambigiiedades e
imprecisiones propias del lenguaje coloquial. Esto significa que si bien ahora esta-
mos aprendiendo las reglas para "traducir” expresiones del lenguaje coloquial en las
férmulas de un cierto lenguaje formal que nos ayuda a calcular sin vaguedad, luego
estas formulas de razonamientos pueden ser "traducidas” a su vez al lenguaje ordi-
nario. A este tltimo procedimiento, mediante el cual sabemos que algo expresado
como p puede significar Llueve o también Mario es de Bocao La humedad bajé, se lo
llama sustitucion. ‘

Identificaremos ahora los simbolos correspondientes a los principales juntores.

La negacién, que en el &mbito de la ldgica proposicional no es considerada como
enunciado atémico sino como la suma de un enunciado (que es siempre una formu-
lacién afirmativa) més la conectiva de la negacién, se simboliza anteponiendo - ala
variable correspondiente:

‘P,_q/“l'

Ejemplos: La terraza no es un lugar seguro, Pablo nojuega véley, Miramar no est4 en Santa Fe.

61

S

Material de distribucion gratui




Capitulo 1II

Ala conjuncién de dos enunciados, o sea: a la y, se la simboliza: . o también #, como
en

pP-q
queselee:"pyq". .

Ejemplos: Luis Brandoni es diputado y actor, Leo y escribo, Digan lo que piden y serdn
escuchados.

La disyuncion, que corresponde a nuestro uso de la "0", se simboliza de dos formas
distintas, segin se trate de una disyuncién incluyente o excluyente. En el primer
tipo de disyuncién se considera que al menos uno de los dos términos debe darse y
en este caso se simboliza de la siguiente forma:
pvq
yselee:"poq".

Ejemplos: Comemos milanesas o papas fritas, Para aprobar la materia hay que promocionar
con siete puntos o dar un examen final.

El segundo tipo de disyuncién, la llamada disyuncién excluyente, exige que uno y
s6lo uno de los términos se dé efectivamente. Y se simboliza de la siguiente forma:

pwq
yselee:"opoq".

Ejemplos: El Clasico Io gana Boca o River, Los argumentos deductivos son vélidos o invélidos.

La implicacién, es decir la relacion a la que nos referimos cuando decimos "si... en-
tonces...", se simboliza

p—=>q,
y se lee: "si p entonces q".

Ejemplo: Sillueve voy al cine, Si tenés fiebre, quedate en cama.

La equivalencia o coimplicacién es aquella relacién que expresa lo que en el lengua-

je ordinario denominamos como "si y s6lo si" 0 "cuando y solamente cuando” o "equi-

vale a"; se simboliza: :
pP<—q

y se lee generalmente: "p siy sélo siq".

Ejemplos: Tendré calificacion sobresaliente si y s6lo si logro obtener diez puntos en los exd-

menes, Se es argentino si y s6lo si se ha nacido en la Argentina.

Veamos lo que ocurre al simbolizar los siguientes ejemplos de razonamientos:

1) Sino llueve hacemos el asado en la terraza
Nollueve

Entonces hacemos el asado en Ia terraza

62




La logica

considerando que p = "llueve" y q = "hacemos el asado", el razonamiento se puede
simbolizar:
“P—>q
S
q

2) La prueba es oral o escrita
Si es oral no me va bien
Pero es escrita
Me va bien

considerando que p = "la prueba es oral", q = "la prueba es escrita”, r = "me va bien",
el razonamiento se puede simbolizar:
pwq
p—>-r
q
r

3) Si las tasas de interés suben, habrd especulacion
O suben las tasas o no habrd liquidez
No hay liquidez
No habrd especulacion

considerando que p = "suben las tasas de interés", q = "hay especulacién”, r = "hay
liquidez", el razonamiento se puede simbolizar:
P—>q
pw-r
-1

-q
El proceso inverso, es decir, la sustitucién de férmulas y simbolos por enunciados

que tengan sentido en un lenguaje coloquial, como vimos mds arriba, también es
posible.

entonces

m?

63



Actividades para el alumno : :
1) Dado el siguiente cédigo, simbolizar las proposiciones y los razonamientos transcrlptos a conti-
nuacién:
’ p = Francisco es un cientifico
q = Francisco se dedica a la biologia molecular
r = Francisco formul6 la teoria del ADN4-b -
s = Francisco es rubio

. Francisco era cientifico y formulé la teorfa del ADN4-b.

. Francisco es rubio o era cientifico, 0 ambas cosas.

. Si Francisco se dedica a la biologia molecular, entonces es cientifico.

. Si Francisco es cientifico y se dedica a la biologia molecular, entonces formuld la teona del

ADN4-b.

e. Si Francisco formulé la teoria del ADN4-b, entonces se dedica a la blologla molecular Pero
Francisco no es cientifico, entonces no formul6 la teoria.

f. Francisco es cientifico si y sélo si es rubio. Francisco no es cientifico, entonces no es rubio.

g. Francisco formul6 la teoria del ADN4-b y no es cientifico.

[e NN ol o V]

2) Propone ejemplos tomados del lenguaje coloquial que 'sustituyan alos siguientes razonamientos:

a. p->q b peq e p.q
pwr S g=>r o P> =T
-q
Verdad o falsedad

Valor de verdad y tablas de verdad

Llegados a este punto, seria legitimo preguntarnos ;qué relacién guardan todas es-
tas clasificaciones con la verdad o la falsedad de los enunciados que ellas expresan?
Pues bien, es hora de asumir los limites de la 16gica, al menos en cuanto a los aspec-
tos de la disciplina que nosotros estamos estudiando: decidir sobre la verdad o la
falsedad de un enunciado atémico no es problema de andlisis 16gico sino de infor-
macién empirica. En otras palabras: la verdad de un enunciado depende de su con-
formidad con los hechos. O sea, para saber si es verdadero o falso que Fulano tiene
calificacién sobresaliente (p v — p), por citar uno de los ejemplos anteriores, habra
que ir a ver el boletin de la persona en cuestién. No hay célculo 16gico que me permi-
ta sortear ese paso. O para saber si es verdad que si llueve Fulano va al cine (p - q)
tengo que averiguar si efectivamente ha llovido y, en caso afirmativo, debo averi-
guar ademads si efectivamente Fulano fue al cine.

Sin embargo, podemos hablar, en sentido técnico —es decir, sin agotar exhaustivamente
los sentidos de la palabra "verdad"- del valor de verdad positivo (verdadero) o ne-
gativo (falso) de cada enunciado y, consecuentemente, del valor de verdad de un
razonamiento o varios razonamientos encadenados. La tabla de verdad es un grafi-
co que nos permite obtener el valor de verdad positivo o negativo de un enunciado
compuesto en relacién con todos los posibles valores de verdad de los enunciados

64




atémicos que lo componén. Veamos lo que ocurre con los enunciados compuestos
que definimos recientemente.

La negacion revierte el valor de verdad del enunciado atémico que es negado. Es
decir: si el enunciado p es verdadero, entonces su negacién, —p, es falsa, y viceversa.
O sea: si "Diego es el mejor" es verdadera, entonces "Diego no es el mejor” es falsa. Y si
"Menem es el actual presidente" es falsa, entonces su negacién, "Menem no es el actual
presidente” es verdadera. La tabla de verdad podria confeccionarse asi:

p P
\Y F
F \'%

En la primera columna aparecen los posibles valores de verdad del enunciadop (Vy
F son abreviaciones de "verdadero" y "falso", y en la segunda columna, los que co-
rresponden, en consecuencia, a 1p.

La conjuncién es verdadera sélo si los son los dos enunciados atémicos que la compo-
nen. En cambio es falsa en cualquier otro caso. "Cérdoba es una provincia mediterrdnea y
Salta no limita con ninguna otra provincia argentina” no puede ser un enunciado com-
puesto verdadero porque, si bien es verdadero el primer enunciado ("Cérdoba es una
provincia mediterrdnea"), el segundo no lo es (puesto que es falso que Salta no limita
con ninguna provincia argentina). La tabla correspondiente tendrd esta forma:

P . q
\Y% \'% \%
\% F F
F F \Y%
F F F

En el caso de la disyuncién incluyente, resulta que es verdadera cuando uno o am-
bos enunciados que la componen son verdaderos. Y solamente puede ser falsa en el
caso de que ambos componentes de la disyuncién sean falsos. Pero que sélo uno de
los dos enunciados lo sea, no implica la falsedad de la disyuncién. La tabla corres-
pondiente seria:

Mo < < o
md << (<
< < pa

En el caso de una disyuncion excluyente, en cambio, s6lo uno de los términos puede
ser verdadero, pero no ambos: si uno es verdadero, el otro es necesariamente falso.
Es decir, utilizando los enunciados de un ejemplo anterior, si es verdadero que River
gano el cldsico, entonces es falso que lo gané Boca, y viceversa. No pueden ser am-
bos verdaderos ni ambos falsos. Veamos la tabla:

65



mm < < |
md<Lm| S
o< m<|a

La implicacién material (o enunciado condicional) es verdadera a menos que el an-
tecedente del enunciado compuesto sea verdadero y el consecuente sea falso. Es
decir, un enunciado de la forma: "Si llueve voy al cine" sera verdadero a menos que
ocurra que efectivamente haya llovido y que, a la vez, yo no haya ido al cine. Pero si
el antecedente, es decir el enunciado "llueve", es falso, la implicacién material se con-
sidera igualmente verdadera. Y lo mismo se considera verdadera silos dos integran-
tes de la implicacién son falsos. Veamos la correspondiente tabla:

p —> q
\Y% \'% \Y%
\Y F F
F \'% \Y%
F \'% F

La coimplicacién (llamada también equivalencia o bicondicional) es considerada
verdadera cuando los enunciados que la componen tienen el mismo valor de ver-
dad, es decir cuando son ambos verdaderos o ambos falsos, y en cambio es falsa
cuando alguno de sus enunciados —cualquiera de ellos- es verdadero y el otro, falso.
Por ejemplo, el bicondicional "Serd presidente si y solo si gana las préximas elecciones” es
verdadero si ambos enunciados coinciden o si ninguno de ellos se da. Veamos la
correspondiente tabla:

<< (o
<mm<g|]
m<m<|a

Coémo confeccionar tablas de verdad

Las tablas de verdad de enunciados moleculares o compuestos (conjuncién, disyun-
cién, implicacién material y otras) deben contemplar en sus columnas iniciales to-
dos los posibles valores de verdad que ocurran para agotar todas las posibles combi-
naciones entre los distintos enunciados atémicos que componen al enunciado mole-
cular en cuestién. Si queremos saber el valor de verdad de — p suponemos que el
enunciado atémico p puede ser dos cosas tinicamente: V o F, y en funcién de esas
posibilidades, su negacién sera, por su parte, F o V. Pero si queremos averiguar el
valor de verdad de p . q, que es una composicién de los enunciados atémicos p y q,
las posibilidades seran cuatro (es decir las dos posibilidades de p porlas dos de q) y
asi sucesivamente.

66




La l6gica

Si quisiéramos confeccionar la tabla de verdad del enunciado compuestopv q.r
habra que multiplicar las cuatro posibilidades que contempla la disyuncién p v q
por las dos posibilidades que aporta la conjuncion del enunciado r. En estos casos, la
tabla deberd tener cinco columnas, una por cada enunciado atémico y, entre ellas, las
dos que corresponden a las conectivas que operan entre los enunciados en cuestién.
Como criterio de orden, se utiliza la alternancia de los valores de verdad, V y F, s6lo
en la dltima columna, mientras que la primera columna multiplica el valor de ver-
dad V por cuatro y luego el valor de verdad F por la misma cantidad, mientras que
la columna correspondiente al enunciado q alterna de a dos los valores V y E. Al
comenzar la tarea, la tabla del ejemplo que estamos analizando tendré esta forma:

v

mmmm<<<<<ig
mm<<<mm<<|o
m<m<m<<m<|~

Luego habré que resolver las dos columnas restantes, en el orden en que estan da-
das, segun las tablas de verdad conocidas. En nuestro ejemplo debemos comnienzar
por la disyuncién, de manera que en la primera linea: si pes Vy qesV, la disyun-
cién incluyente serd V, y asi —dejando de lado por el momento la conjuncién- conti-
nuamos hasta finalizar esta columna, de modo que en este momento la tabla, toda-
via incompleta, se vera de la siguiente manera:

mmmm<<<<|g
mm<<<<<<|<
mm<<mad< <o
m<m<m<Td<|*~

Por tltimo, tomamos la columna resultante de la primera operacion, en este caso la
disyuncién incluyente, que ha sido resaltada en el gréfico anterior, y comparamos
sus valores de verdad con los del enunciado r que hasta ahora no habia entradoenla
comparacién. Ahora, entonces, dejamos de lado las columnas correspondientes a los
enunciados atémicos p y q y analizamos como puede resultar en cuanto a su valor

67




Actividades Pafa’ 'el'a'ldn'm‘o‘ e d.e v?rdad, la conjunciér} de/ P vV qeconr. Al
Confeccionar las correspondientes ta- finalizar, la tabla quedara ast:
blas de verdad, aclarando si son p v q r
tautolégicas, contingent ocontradlc-‘
torias. l?uego enco;?:r, peasra cada caso, v v v M v
un ejemplo vélido}q \4 \4 \4 F F
a)pv-p \ \% F v \
R \Y% \Y% F F F
b)p.qwr = . F \Y% A" A% V
AP oRL F F F F Y
dp->q.r F F F F F
e) -p.q , :
NP De acuerdo con el resultado que arroja su tabla
) —pv-q.r = de verdad, se dice que un enunciado compues-
9 p q e to puede ser tautolégico (cuando el resultado
IR Ao ofrece sélo valores de verdad positivos), con-
h) pw —p —>r tradictorio (cuando el resultado de la tabla s6lo
‘ |) (b”; q)(—a f (_ b ofrece valores negativos), o contingente (cuan-
e do en el resultado se hallan valores de verdad
positivos y negativos).

Algunas reglas de inferencia

Los lenguajes formales necesitan de tres cosas:

* una tabla de simbolos formales: en el caso del lenguaje formal que estamos estu-
diando hemos visto juntores como —, —», w; algunos simbolos no l6gicos como las
variables p, q, 1, etcétera;

e reglas de formacién de férmulas: por ejemplo, que el negador debe anteponerse al
enunciado o conjunto de enunciados a los que afecta, comoen—-poen—(p.q)

e reglas que gobiernan las operaciones deductivas, también llamadas reglas de in-
ferencia. Se trata de formas de razonamiento vdlidas que pueden ser utilizadas
para justificar los pasos de una prueba formal de validez de un razonamiento mas
complejo.

Veremos aqui sélo algunas de las principales y més utilizadas reglas de inferencia.
Pero si tenemos a mano la lista completa de reglas de inferencia, todas ellas juntas,
aplicadas con apropiadas reglas de sustitucién, garantizan un completo cédlculo
proposicional.

* Modus Ponens

Esta regla de inferencia podria enunciarse asi: "si de una hipétesis se sigue una con-
secuencia y esa hipétesis se da, entonces se da necesariamente la consecuencia”. Su
forma seria ast:

68



Lalogica

P4 T
P ¢Qué es la l6gica?
q Caminaba Venancio por la calle cuando
. lo: "Si el , /s de 36° se encuentra a Manolo y dice:
Ejemplo: ) Le termometrf) marca mas de 56, en- — Ala Manolo ¢qué andais haciendo?
tonces tenés ﬁebre. El termdmetro marca 38°. Por lo | | _ Nada Venancio, que ando estudiando |
tanto: tenés fiebre”. la Légica.
— ¢La Légica? ;y qué es eso? |
¢ Modus Tollens , — Verdas Venencio, cgmo explicarte... |
"Si de una hip6tesis se sigue una consecuencia ;t_e gusta el agua? |
y esa consecuencia no se da, entonces no se da - P" aica to qusta I of i
Y . .. — Por légica te gusta la playa, ‘;
la hipétesis”. Formalizada es ast: Venancio. |
p—>q -Si.
—q —Por Iégica te gustan las muchachas
__ p"" en bikini.
. P . =Si.
Ejemplo: "Si baja .la humedad/ del ambiente, la 10pa | | _gueno, pues eso es la Iégica
se seca. Pero la ropa no se secé. Entonces no bajé la Venencio.
humedad del ambiente”. -Venancio se va y se encuentra con
José y le dice:
¢ Silogismo hipotético —Ala José, ;qué andais haciendo?
"Si de una hipétesis se sigue una consecuencia, | | ~Nada.
y de ésta, a su vez, una nueva consecuencia(2), | | ~Pues yo ando estudando la Légica. |
entonces de la hipétesis se sigue la consecuen- | [ ~¢La Légica,y qué es eso? ' |
cia(2)". Formalizada se veria asf: —Pues veras, ¢ Te gusta el agua José?
-NO.
p—>q .
r —iEntonces por Logica no te gustan las
q-> mujeres!iit
p—>r

Ejemplo: "Si Juan aprueba el examen, Germdn también lo va a aprobar. Pero si Germdn |
aprueba el examen, Karina se va a enojar. Entonces si Juan aprueba el examen, Karina se va
a enojar”.

¢ Silogismo disyuntivo
"Ante la disyuncién entre hipétesis(1) o hipdtesis(2), si la hipétesis(1) no se da, en-
tonces se da la hipétesis(2)". Esta regla de inferencia tiene la forma:

pvq
P
q

Ejemplo: “O le hizo mal la milanesa o las papas fritas. Pero las milanesas no fueron. Enton-
ces le hicieron mal las papas fritas.”

69




Capitulo II

DIJO UN FILOSOFO...

"La geometria cldsica, bajo el nombre que le dio Euclides en sus Elementos, ha pasado mucho tiempo
por un modelo insuperable, e incluso dificilmente igualable, de teoria deductiva. Los términos pro-
pios de la teoria no son introducidos jamads sin ser definidos; no se avanza jamas sobre las proposi-
ciones si no son demostradas, a excepcién de un pequefio nimero de ellas que son enunciadas pri-
mero a titulo de principios: la demostraciéon no puede, en efecto, remontar al infinito y debe apoyar-
se sobre algunas proposiciones primeras, pero se ha tenido cuidado de elegirlas de manera que no
subsista ninguna duda sobre ellas en el espiritu sano. Aunque todo lo que se afirma sea empirica-
mente verdadero, la experiencia no es invocada como justificacion: la geometria procede sélo por via
demostrativa, no funda sus pruebas sino sobre lo que ha sido establecido anteriormente, forméando-
se en las tnicas leyes de la 16gica. Cada teorema se encuentra de este modo unido, por relacién
necesaria, a las proposiciones de las que se deduce como consecuencia, de manera que cada vez mas
cerca se constituye una red apretada en la que directa o indirectamente todas las proposiciones se
comunican entre si. El conjunto forma un sistema en el que no se podria sustraer o modificar ningu-
na parte sin comprometer la totalidad. De este modo, “los griegos razonaron con toda la justeza
posible en matematica, y dejaron modelos del arte de demostrar para toda la humanidad”. Con
ellos, la geometria dejé de ser un resumen de recetas practicas, o mejor, de enunciados empiricos,
para devenir una ciencia racional".

R. Blanché, La axiomitica, Siglo XX.

1) Formalizar los SIgUIentes enunciados. Luego constrwr con eIIos razonamlentos que tengan Ia‘
misma forma de las reglas de inferencia aprendidas (cada uno de Ios enuncnados debe ser
utilizado para formar al menos una regla de mferencna)
a. Brecht era socialista 0 comunlsta
b. Si consigo trabajo voy a dejar la facultad
c. Los jugadores no quieren ertrenar :

d. Si el correo anda mal, Ia carta Ilegé atrasada pero no es cnerto que Ie haya IIegado la carta
atrasada

2) Determinar si Ias S|gu1entes proposwlones sonVo F medlante tabIas de verdad y justlflcar la
respuesta por el tipo de relacion que establecen
a. "Juan es buen alumno y estudlcso“ es contraria a “Juan no es buen aIumno ni estudloso“

b. "Si la educacién es necesaria, entonces no es obllgatona" es subcontrarla de “La educacién
es necesaria o0 es obligatoria, 0 ambas cosas". -

¢. "La educacioén es necesaria si es obligatoria" impllca a "Sélo SI Ia educacnén es obIlgatorla es
necesaria". -

d. "La educacion es necesana si y sélo sies obllgatorla" es contradlctorla de "O Ia educamén es
obligatoria o es necesaria". ' I

e. "Si la educacioén no es. necesaria entonces es obllgatona" equwale a'Si Ia educamén no es
obligatoria entonces es necesaria". : o

f. "La educacién es necesarla u obllgatorla“ se deduce de‘La educaCIén es obllgatorla y no Io es

70




La légica

Los tipos de falacia y la prictica de la argumentacién

Las falacias son argumentos o razonamientos incorrectos que tienen sin embargo
cierta fuerza persuasiva. En algunos casos, su incorreccién puede detectarse formal-
mente al analizar 16gicamente el razonamiento: a esas las llamamos falacias forma-
les. Pero en otros casos, la incorreccién no aparece con tanta claridad en la forma del
razonamiento sino en el anélisis de su contenido: hablamos entonces de falacias no
formales. En los ultimos afios, algunos l6gicos han objetado esta caracterizaciéon de
las falacias porque, entienden, si la definicién de falacia implica que debe haber un
razonamiento detrds, muchas posibles argumentaciones que censideramos falaces
no estarian comprendidas por esta definicién un tanto estrecha porque simplemente
no estdn compuestas de lo que en 16gica entendemos como razonamiento. Juan Ma-
nuel Comesafia, en su libro Ldgica informal. Falacias y argumentos filoséficos propone
esta definicién alternativa, que es mas comprehensiva también: «una falacia es una
maniobra verbal destinada a conseguir que alguien acepte una afirmacién u obedezca una
orden por motivos que no son buenas razones». Agrega Comesafia que «esta caracteriza-
cién incluye gran cantidad de razonamientos como falaces; pero incluye también
muchas otras maneras no legitimas de tratar de que alguien haga algo o acepte algu-
na afirmacién».

La importancia del estudio de las falacias se comprueba ilustrandolas con unos po-
cos ejemplos. Estos ejemplos nos van a mostrar con cudnta frecuencia los argumen-
tos falaces aparecen en el habla cotidiano y, por consiguiente, con qué frecuencia nos
vemos expuestos a sus efectos devastadores si no estamos suficientemente adverti-
dos. Veamos algunos casos paradigmaticos (s6lo algunos de los muchos que existen)
de falacias no formales:

* Apelacién a la autoridad

Aqui no se defiende con razones el propio argumento sino que se fundamenta su
verdad en la autoridad de otro u otros que lo sostienen.

Por ejemplo, alguien podria intentar persuadir a otro de la verdad de la proposi-
cién Dios existe diciendo que tiene que ser asi porque Albert Einstein crefa que
Dios existe. En realidad, el cientifico que formul6 la teoria de la relatividad es una
autoridad en fisica, pero si no se citan sus argumentos en favor de la existencia de
Dios, su sola autoridad en materia cientifica no basta para afirmar la existencia de
Dios.

¢ Apelacion a la fuerza
En este caso no se defiende el argumento con razones sino apelando al despliegue
de fuerza con el cual el hablante se propone sostenerlo ante posibles ataques.
Un dirigente de fitbol dijo recientemente al candidato de la lista opositora: "Los
numeros del club estan todos pasados en limpio. Se los pueden explicar mejor los
muchachos de la barra brava...".

e Argumento ad hominem

Ad hominem significa “contra el hombre”. En este caso, en lugar de presentar ele-

71

Material de distribucion gratuita



Capitulo I1

mentos de juicio en favor o en contra del argumento del interlocutor, se objeta la
fuente de la que proviene ese argumento poniendo en tela de juicio los intereses
de la persona o las personas consideradas.

Dijo el Ministro de Obras y Servicios Publicos: “No tengo nada que ver con las
denuncias de corrupcién que fueron publicadas en la revista Primer Plano. Ade-
mds, ese periodista no me puede acusar porque él trabaja para una revista que
sacé en la tapa a Maradona, que es drogadicto y maricén”. Si el Ministro tiene que
defenderse de acusaciones de corrupcién tiene que ofrecer pruebas de que no la
hubo o, en todo caso, no tiene sentido para ese fin atacar la dignidad del periodista
y mucho menos la de un entrevistado por la revista en la que el periodista trabaja.

Apelacion al pueblo

Se intenta defender una verdad despertando en el interlocutor cierta sensacién de
confraternidad o persuadiéndolo de que se trata de la opinién de "todos".
"Todos sabemos —dijo la directora de la escuela— que el guardapolvo blanco es la
vestimenta mds apropiada para un d&mbito educativo. Asi lo han entendido, por-
que desde que ingresamos al colegio todos usamos guardapolvo blanco". En ver-
dad, que todos lleven guardapolvo blanco desde primer grado no es un argumen-
to en favor de que sea la vestimenta més apropiada sino de que las reglas asf lo
indican. Y el hecho de que todos compartan esa costumbre no significa que com-
partan la opinién de la directora.

Falacia de causa falsa

Se pone como causa de un efecto un factor que no es tal o que sélo lo es en forma
parcial.

Dice la publicidad de un servicio de medicina prepaga: "Nosotros sabemos cuidar
de los suyos. La salud de su familia depende de usted. Lldmenos. Tenemos presu-
puestos a su medida". En verdad, el argumento intenta hacer sentir responsable a
un padre de familia por la buena salud de todos los suyos, cuando en realidad el
padre de familia puede velar por la salud de los otros pero estd lejos de ser la
entidad de la cual "depende” semejante responsabilidad suprahumana.

Veamos ahora algunos casos de falacias formales, es decir falacias que pueden ser
detectadas por un anélisis l6gico del razonamiento.
Falacia de afirmar el consecuente

Se comete esta falacia cuando se intenta hacer creer que la afirmacién del consecuen-
te implica la verdad del antecedente. El razonamiento tiene la siguiente forma:

si p entonces q pP—>q
q q
entonces p p

Podremos entenderlo mejor con un ejemplo. Alguien dice: “Si el gobierno aumen-
ta desmedidamente los impuestos, la carne sube de precio. Y de hecho la carne

72




Lalogica

sube de precio. Por lo tanto, el gobierno aumenté desmedidamente los impues-
tos”. En realidad, no hay razones para suponer que el gobierno aumenté los im-
puestos —el antecedente— porque, de hecho, 1a carne puede subir de precio —el con-
secuente- por otros factores que no sean el mencionado por el hablante.

e Falacia de negar el antecedente

Se intenta hacer creer que la negacién del antecedente implica la negacién del
consecuente. El razonamiento tiene esta forma:

si p entonces q pP—>q
no p : P
entonces no gq -q

Veamos el siguiente ejemplo. Dice la publicidad de zapatillas: “Si usas este calza-
do deportivo vas a conquistar a la chica que te gusta. Pero hay uno que no lo usa.
Ese no va a conquistar a la chica que le gusta”. Mds all4 de la dudosa relacién entre
la conquista amorosa y la marca de zapatilla del conquistador, lo que interesa ver
en este razonamiento es que el consecuente —la conquista— puede ocurrir indepen-
dientemente de que ocurra o no el antecedente —el uso de tal zapatilla—. Le guste o
no al publicitario.

e Peticion de principio o razonamiento circular

Se toma como premisa del razonamiento una parte de la proposicién que se pre-
tende deducir en la conclusién. :

“Somos la alternativa que se necesita para sacar al pais de la crisis —dijo un politico
en el marco de la campaiia electoral-. Porque tenemos un programa econémico

que puede reactivar la industria y reducir el desempleo, y porque somos la alter-
nativa.” '

.

MIGUELITO TiENE DIFicULTADES | [ AveRr A ta macsrA e | [ -200e 55 s cosa
| CON EL SUJET0 Y PREDKADO | [(& OCURRID HacERNOS | |- £ Zuyiowuvciims”
7] |UNA PRUERA ODAj)y - SQUE £5 TAL OTRA?®

VELDCl Z(/(/U(/WUC/UUM/'
Y VOS COMO
/ “RESPONDBTE ?
) o

o
,
» v

Mafalda, por Quino.

73




Capitulo 11

a

rock”. ‘
Silos reclamos de Ios obreros en huelga son satlsfech'

3) Resolver el sngunente emgma y expl
Este /uego tiene semejanza con elti

74




Lalogica

ENIGMA SURFISTA

Varios surfistas que disputaban una competencia en la costa septentrional de Queensland, Australia, sufrieron
leves accidentes al colisionar con los arrecifes coralinos. Deducir en qué lugar nacié cada uno, dénde se lasti-
mé y qué puesto obtuvo (extraido de revista Quijote).

LESION PUESTO

'_
c
es | @)
>
u s

S Francisco
Pecho
Pierna

Pie

Hawaii
Los Angel
Sydney
Brazo
Cara

Java
1°
o0
30
4°
50

Charles
Edward

Harrison

SURFISTA

Lee

Trevor

10
20
30
4°
5°

PUESTO

Brazo

Cara

-

LESION

Pecho
Pie

Pierna

1. Charles naci6 en San Francisco.

2. Lee no quedé tan bien ubicado como el que se lesiond en el pecho.

3. El nativo de la isla de Java, que ganoé la competencia, se lesioné una pierna. Su
nombre no es Edward.

4. Quien se lesion6 un pie sali6 4°.

. Harrison se lastimé un brazo. No es nativo de Los Angeles.

6. El hawaiano, que se lesiond la cara, sali6 2°.

(4]

75







CAPITULO 111

La ética

Con mayor o menor frecuencia todos usamos palabras como ética, moral, valores, prin-
cipios, que solemos incluir en frases como los politicos no tienen ética, en esta época ya no
hay moral, yo aprecio a mis amigos porque tienen principios, mi abuelo dice que no comparte
los valores de esta época. En los diarios, en la TV, en la calle nos quejamos de la corrup-
cién y de la inmoralidad. Una mitad del mundo pasa horas discutiendo si estuvo bien
lo que hizo o lo que decidird hacer con su libertad, al tiempo que la otra mitad culpa de
irresponsabilidad a la primera. No podemos evitar preguntarnos ;qué debo hacer? en
muchos momentos de nuestra vida. Todos éstos son los problemas que ocupan a la
ética. En lo que sigue precisaremos un poco a qué llamamos ética y moral.

"DEBES SEGUIR SIEMPRE
LA SENDA DEL BIEN™

QUE_DEBE HABER EN LA
AUTOPISTA DEL MAL/...

G@ico...;coN EL EMBOTELLAMIENTO

Etica y moral

En su uso corriente no hacemos ninguna diferencia entre los términos ética y moral, y
los usamos como si fueran sinénimos. De alguna manera esto refleja que, en un prin-
cipio, los términos que usamos hacian referencia a las costumbres de un grupo social.
Contamos con estos dos términos porque el primero lo heredamos del griego (ethos),
y moral, en cambio, proviene de una palabra latina (mmos). Pero a lo largo de la historia
de la ideas estos dos términos se han ido diferenciando'y cada uno adquirié un sig-
nificado especifico. Hablamos de moral cuando nos referimos a todos los comporta-
mientos, los valores, los principios, las acciones entre los hombres, etcétera; esto sig-
nifica que los problemas morales son los que comprenden la accién intersubjetiva,
accién que involucra directa o indirectamente a mas de un sujeto, y todo aquello que
una sociedad ha establecido para que sea posible la convivencia, sin que se haya
escrito, por ejemplo, en cédigos civiles. En cambio, si queremos hablar con preci-
sion, tenemos que aplicar el término ética exclusivamente a una parte de la Filosofia
que analiza y sistematiza los actos que quedan comprendidos en la moral. Es decir,

77




Capitulo 111

DIJO UN FILOSOFO...

"La presencia del rostro ajeno significa
entonces un orden irrefutable, un man-
damiento que detiene la disponibilidad
de la conciencia. La conciencia es cues-
tionada por el rostro. El cuestionamien-
to no se vuelve una conciencia del cues-
tionamiento. Lo “absolutamente otro” no
se refleja en la conciencia. Resiste al pun-
to que, incluso su resistencia, no se con-
vierte en contenido de la conciencia. La
presencia consiste en trastocar el egois-
mo mismo del yo que sostiene esta con-
version. El rostro desarticula la intencio-
nalidad que lo sefiala. Se trata del cues-
tionamiento de la conciencia y no de una
conciencia del cuestionamiento. El yo
pierde su soberana coincidencia consigo
mismo, su identificacién donde la con-
ciencia vuelve triunfante sobre si misma
para descansar sobre si. Delante de la exi-
gencia ajena, el yo se expulsa de su des-
canso; no es la conciencia, ya gloriosa,
de este exilio. Toda complacencia destru-
ye la rectitud del movimiento ético. Pero
el cuestionamiento de esta libertad de si
-salvaje e ingenua-, segura de su refugio
en si misma, no se reduce a un movi-
miento negativo. El cuestionamiento de
si mismo es precisamente la recepcién de
lo absolutamente otro. La epifania de lo
absolutamente otro es un rostro en el cual
otro me interpela y me significa un or-
den de su nulidad, de su desnudez. Su
presencia es una intimacién a responder.
El yo no toma conciencia solamente de
esta necesidad de responder, como si se
tratara de una obligacién o de un deber
particular en el cual habria de decidir.
Esté en la posicién misma de par en par
en responsabilidad o diaconia, como en
el capitulo 53 de Isafas. Ser yo significa
desde ahora no poder huir de la respon-
sabilidad, como si todo el edificic de la
creacién reposara sobre mis hombros.
Pero la responsabilidad que vacia al yo
de su imperialismo y de su egoismo no
lo transforma en un momento del orden
universal; confirma la unidad del yo. La
unidad del yo es el hecho de que nadie
puede responder en mi lugar”.

E. Levinas, Humanismo del otro hombre,
Siglo XX.

la moral se aplica al &mbito de las acciones con-
cretas de los hombres, a lo que hacemos tenien-
do consideracién del otro o no, cumpliendo una
norma o siguiendo cierto valor que se respeta
en nuestra sociedad; la ética, por otro lado, estd
encargada de hacer teorias sobre esas acciones,
analizar por qué aplicamos el calificativo "bue-
no" o "malo" cuando lo usamos, pensar gué es
un valor o un principio moral, reflexionar so-
bre cudndo respetamos una norma o explicar por
qué a veces no cumplimos con lo que sabemos
que debemos hacer, etcétera. Si nos pregunta-
mos ;jpor qué estd bien ayudar al préjimo?,
(siempre estd mal mentir?, ;a quién llamamos
virtuoso?, estamos dentro del campo propio de
la ética que nos demanda hablar de principios,
definir el "bien" (y, en consecuencia, el "mal") y
la virtud, etcétera. La pregunta capital que Kant
ha planteado para caracterizar la ética es ;qué
debo hacer?, y desde que formulé esta pregunta
siempre se la toma como el cuestionamiento que
la define. Sin embargo, no hay que pensar que
intenta formular un catdlogo con las soluciones
a todas las posibles situaciones morales que pue-
dan plantedrsenos a lo largo de la vida. Debe,
mejor, ayudarnos a formar un criterio como para
tomar esas decisiones de manera acertada, com-
prometida y libre.




La ética

Reflexionar sobre los hechos morales es pensar acerca de los actos de la interioridad
del hombre, las normas y los valores sobre los que se basan sus decisiones. Como
dice Marta Lépez Gil (una pensadora argentina contemporénea):
“Vivir en sociedad requiere que los individuos no satisfagan sélo sus deseos, sino que
adapten y autocontrolen sus comportamientos y los sometan a ciertas reglas. Esas reglas
nos recuerdan que el otro no es una «presa» sino un hombre con sus propios deseos, su
libertad, sus exigencias de una vida buena o satisfactoriamente feliz.” Lépez Gil, M. y
Delgado, L. (1995).
No aprendemos las normas morales de libros o de cédigos escritos. Sin embargo,
todos conocemos y usamos frecuentemente frases como no hagas a otro lo que no quie-
ras que te hagan, ama al préjimo como a ti mismo, que expresan principios o normas
morales bdsicas que toda sociedad quiere que sus miembros cumplan.
En general, hay acuerdo acerca de las cosas que constituyen bésicamente un acto
moral. Como vimos, debe haber un sujeto (agente) que delibere, piense qué es bue-
no hacer y luego ejecute esa accién que involucra a otro hombre. La accién debe ser
libre para que el agente sea responsable de ella. Si tengo una enfermedad que me
hace decir mentiras todo el tiempo sin que me dé cuenta, no elijo mentir (no es un
acto voluntario) y, por lo tanto, no soy responsable de esas mentiras.
Pero, ;qué pasa si no cumplimos con las normas que sostiene nuestra sociedad? En
ese caso recibimos la reprobacién y las criticas de los demads (e incluso la nuestra
propia) porque, como dijimos, esas reglas estdn intimamente ligadas a un grupo
social de un momento histérico y a un lugar determinados. Pensemos por ejemplo
por qué nuestras abuelas iban a la playa casi tan vestidas como las chicas van hoy
por ahi. Porque en su época se consideraba inmoral (contrario a una norma moral)
exhibir ciertas partes del cuerpo. Y ;qué sucedia si alguna chica més audaz que el
resto se animaba a llevar una pollera unos centimetros mds corta que lo usual? Pro-
bablemente fuera criticada tanto por sus padres como por los desconocidos. Sin em-
bargo, a no ser que su atuendo fuera ofensivo, ningtn policia tenfa derecho a llevar-
la ala cdrcel. La norma moral no es una ley escrita que merezca una pena legal al ser
violada.

LA ETicA €S FUNDAMENTAL ... ANTES DE
APROBAR UNA LICITACION © UN NEEDAD

IMPORTANTE . YO S#E?;?PRE HAED UN

(<o e g




Capitulo 111

~Ahora blen, (,todas las accuonesq‘
no cumplen con una norma mora

de Ia moral

DIJO UN FILOSOFO...

"Antes de Aristételes se hallan ya prece-
dentes para la constituciéon de la ética
como disciplina filoséfica. Entre los pre-
socraticos, por ejemplo, pueden encon-
trarse reflexiones de cardcter ético que
no estdn ya ligadas a la aceptacién de
ciertas normas sociales vigentes -0 a la
protesta contra tales normas-, sino que
procuran descubrir las razones por las
cuales los hombres tienen que compor-
tarse de una cierta manera. Podemos ci-
tar a este respecto las reflexiones éticas
de Demdcrito. Pero sobre todo entran en
este capitulo las meditaciones al respec-
to de Sécrates y de Platén. Muchos au-
tores consideran a Sécrates como el fun-
dador de una reflexion ética auténoma,
aun reconociendo que la misma no hu-
biera sido posible sin el sistema de ideas
morales dentro de las cuales vivia el fi-
16sofo y especialmente sin las cuestiones
suscitadas acerca de ellas por los
sofistas".

J. Ferrater Mora, Diccionario de Filosofia,
Siglo XX.

Sin embargo, no es cierto que la ley escrita (ley
positiva) esté totalmente divorciada de lo mo-
ral, ya que muchas de ellas nacen de las cos-
tumbres. Incluso alguien podria decirnos que
existen juicios por dafios morales. Si, los hay;
la sociedad puede reclamarnos ante un tribu-
nal por una accién que va en contra de la moral
general. Pero todavia en estos casos, si tenemos
la conciencia tranquila (como suele decirse), no
nos sentiremos culpables, porque la moral se
juega exclusivamente en nuestra interioridad.
Si alguien nos acusa de haber robado dinero, nos
denuncia y hasta nos hace unjuicio por eso, pero
no lo hemos hecho, no estard afectada en nada
nuestra moral. Veremos esto a continuacion.

Conciencia moral y virtud

Cuando somos chicos no sabemos en absoluto
lo que debemos o no debemos hacer. Nuestros
padres nos indican todo el tiempo comparti tus
mufiecos, devolvé el autito, no le pegues a Juan, por-
que no sabemos poner un limite entre lo que
deseamos y lo que debemos hacer. Somos hete-
rénomos segun la definicién que ya vimos. Pero
cuando crecemos, vamos aprendiendo que hay
cosas que estan permitidas y cosas que no. En
poco tiempo empezamos a dejar de necesitar
que otros nos digan qué hacer; es que ya apren-
dimos las normas, aunque no siempre las res-
petemos. Nos hacemos mds auténomos porque
desarrollamos la conciencia moral, que se nutre
con las normas y los valores que rigen nuestra
sociedad. Ya dijimos que la moral tiene que ver

[MALDITAS LAS GANAS QUE
TCNIA DE PISARLO,PERO
ML ENFERMA QUE ME
ESTRN DICIENDO ous

NO HAGA LO QUE i
SE QUE NO DEBO

80




con lo que la sociedad aprueba o desaprueba.
Alguiennos dice: Les dije a mis padres queiba a Ia
escuela, pero fui a encontrarme con mis amigos en la
plaza. Ellos no se enteraron demi mentira, peroigual-
mente me siento mal por lo que hice, ;por qué?La
respuesta es simple: porque en tu conciencia hay
una norma que dice que no hay que mentiry lo
hiciste. Como la norma es interna, serds culpa-
ble, o mejor, responsable por haberla violado,
aunque termines tus dias sin que nadie se ente-
re. Los ojos de los demds no cambian tu respon-
sabilidad.

Asi como en nuestra historia personal vamos
logrando mayor autonomia, en el transcurso de
la historia de la humanidad el hombre también
se ha vuelto cada vez mds auténomo. No siem-
pre los seres humanos se sintieron responsables
ante sus acciones. En un principio se quejaban
de sus desgracias, diciendo que los dioses eran
quienes disponian lo que les sucedia. Pero pau-
latinamente fueron comprendiendo que cada
eleccién personal tiene sus consecuencias, y que
la conciencia moral prende la alarma cuando ac-
tuamos en contra de alguna norma.

Cuando decimos fui un buen pianista, sos un co-
cinero virtuoso o es un médico excelente, entende-
mos algo en parte diferente y en parte similar a
lo que pensamos frente a fui un buen hombre, sos
una persona virtuosao es un sujeto excelente. Es-
tos tultimos ejemplos apuntan a algo propio del
comportamiento de un hombre en relacién con
otro, y no de su actividad profesional. Implican
un sentido moral de los términos bieny virtud.

La ética

¢ QUE SIGNIFICA...?

Llamamos auténoma a la !
persona que se rige por sus
propias normas. Decimos que Fulano
es auténomo cuando, por ejemplo, no
necesita que nadie le reclame el dine-
ro que pidié prestado, él sabe que debe
devolverlo y lo hace. Pero si es preci-
so recordarle a Mengano todo el tiem-
po la norma que dice “debes devolver
lo que te prestaron”, decimos que su
moral es heterénoma, porque depen-
de de otras personas para cumplirla.

Material de distribucion gratuita




Capitulo III

En general, todos anhelamos lo que nos resulta bueno a través de cada cosa que
hacemos. De esto no hay duda, aunque un loco nos diga me gusta que me peguen,
disfruto sufrir, es evidente que aqui lo normalmente malo para él es un bien. El bien, lo
bueno es un valor positivo que todos buscamos. Mds precisamente, en sentido mo-
ral el bien es lo que nos guia, lo que debemos hacer, y determina de qué modo conse-
guiremos ser virtuosos, llegaremos a la virtud. Pero, como en las afirmaciones de arri-
ba, parece que cada uno de estos términos (bien, bueno, virtud, excelencia) toman
un significado algo distinto cuando se aplican al &mbito de la moral y cuando los
usamos en otras situaciones. No necesariamente un artista virtuoso es un hombre
virtuoso, y tampoco lo contrario. Aunque generalmente tenemos la impresién de
que alguien excelente en su profesion mantendrd también una conducta moral inta-
chable, muchas veces nos desilusionamos. A lo largo de toda la historia, eminentes
médicos han hecho grandes estafas y deportistas inmejorables han sido corruptos.
Sabemos establecer lo que se considera moralmente bueno y malo en nuestra reali-
dad, y a quiénes se considera virtuosos por cumplirlo. La madre Teresa de Calcuta
(que dejé su vida por ayudar a los enfermos), Mahatma Gandhi (que no se dejé
corromper para liberar a su pueblo) y Martin Luther King (que peleé por finalizar
con la discriminacién racial) fueron indiscutiblemente seres virtuosos. Pero, ;es sufi-
ciente ayudar a alguien una vez para ser una persona virtuosa? En general conside-
ramos (como lo hacfa el fildsofo griego Aristételes al decir que una golondrina no hace
verano) que alguien virtuoso realiza el bien habitual o corrientemente. En este senti-
do decimos que las personalidades mencionadas antes lo son.

DIJO UN FILOSOFO...
"Ahora bien, ;de qué manera el bruto (o la bruta), auin elaborando inmediatamente su repertorio
instintivo de nociones universales, puede llegar a entender, no sélo que desea hacer ciertas cosas y
* que no desea que le hagan otras, sino también que no deberia hacer a los demds lo que no quiere que
le hagan a é1? La dimensién ética empieza cuando entra en escena el otro. Toda ley, moral o juridica,
regula siempre relaciones interpersonales, incluidas las relaciones con ese Otro que ley impone.
También atribuyen al laico virtuoso la conviccidn de que el otro estd en nosotros. Pero no se trata de
una vaga propension sentimental, sino de una condicién ‘fundadora’. Es el otro, es su mirada, lo que
nos define y forma. Nosotros (asi como no conseguimos vivir sin comer o sin dormir) no consegui-
mos entender quiénes somos sin la mirada y la respuesta del otro. Incluso el que mata, estupra, roba,
atropella, lo hace en momentos excepcionales, pero el resto de su vida se lo pasa mendigando de sus
semejantes aprobacién, amor, respeto, encomio. E incluso a los que humilla les pide el reconocimien-
to del miedo y de la sumisién. A falta de este reconocimiento, el recién nacido abandonado en la
jungla no se humaniza (o, como Trazan, busca a toda costa al otro en el rostro de un mono), y podria-
mos morir o enloquecer si viviéramos en una comunidad donde todos hubiéramos decidido
sistematicamente no mirarnos jamds y portarse como si no existiéramos. _
(Cémo es posible entonces que haya o que haya habitado culturas que aprueben la matanza, el
canibalismo, la humillacién del cuerpo ajeno? Sencillamente porque restringen el concepto de ‘otros”
a la comunidad tribal (o a la etnia) y consideran a los ‘barbaros” como seres inhumanos; tampoco los
cruzados sentfan que los infieles fueran un préjimo al que debian amar excesivamente. Y es que el
reconocimiento del papel que desempefian los demds, la necesidad de respetar en ellos esas exigen-
cias que consideramos irrenunciables para nosotros, es el producto de un crecimiento milenario.”
U. Eco, Cinco escritos morales, Siglo XX.

82




DIJO UN FILOSOFO...

"Para decir en una palabra lo que son en si mismos el bien y el mal, diremos primero que ciertas cosas
estdn en nuestro entendimiento y no en la naturaleza: ellas no son entonces més que nuestra propia
obra y son titiles sélo para comprender las cosas con distincién; entre ellas, contamos con todas las
relaciones que se refieren a cosas diferentes y las llamamos entia rationis [seres de la razén].

Esta es la pregunta que se formula: ;el bien y el mal pertenecen a los entia rationes [seres la de razén]
o bien a los entia realia [seres de la realidad]? Como el bien y el mal no son otra cosa que relaciones, no
hay dudas de que hay que colocarlos entre los entia rationis; pues jamads se dice que una cosa es buena
sino por referencia a otra que no es tan buena o que no nos es tan titil; entonces, no se dice que un
hombres es malo sino por referencia a otro que es mejor; o incluso que una manzana es mala sino por
relacién a otra que es buena o mejor.

No se lo podria decir si no hubiera bueno o mejor que, por comparacién, nos permitiera llamar a una
cosa mala.

En consecuencia, si se dice que una cosa es buena, eso significa simplemente que concuerda con la
idea general que tenemos de las cosas de esa especie. Pero, ya lo dijimos antes, las cosas deben
concordar con su idea particular, cuya esencia debe ser una esencia perfecta, y no con la idea general,
pues entonces ellas no existirfan en absoluto”. (...) De donde resulta una vez mas que el bien y el mal
no son ni cosas ni efectos que estén en la naturaleza.

B. de Spinoza, Tratado Corto, Siglo XVII.

%@‘m soY

NOTU ?AW\..

Rudy Pati,
Pagina /12.




‘S QUEA MI SE
(ME VALORA CLIANDO

'SE ME CONOCE. -
iNTERIORMENTE

Mafalda, por Quino.

¢(De dénde vienen estos planteos?

Para nosotros, como dijimos antes, todas estas cuestiones son tan naturales que es
practicamente imposible pensar que en algtin momento no existieron los plantea-
mientos éticos. Sin embargo, algunos debieron ser los primeros que sé dedicaron a
pensar y a reflexionar sobre esto, y asi es. Entre los registros mdas antiguos que tene-
mos, estan los que provienen de la literatura; alli, en obras como la Iliada y la Odisea
aparecen personajes actuando y decidiendo en base a lo que les parece mejor. Sin
embargo, las reflexiones y los planteos abstractos vinieron de la filosofia. Los prime-
ros filésofos, que vivieron en Grecia alrededor del siglo VI a.C., aunque se preocupa-
ban principalmente por los problemas de la naturaleza y del mundo, sentaron las
bases para el desarrollo posterior de la ética. Herdclito de Efeso y Demdcrito de
* Abdera, por ejemplo, parecen haberse preocupado por el obrar humano. Sin embar-
g0, recién con Sécrates puede decirse que hay un pensamiento filoséfico sobre la
ética y el actuar.

La ética socratica

Como hemos visto en el Capitulo 1, Sécrates vivié en Atenas durante el siglo V a.C.
Antes de revisar qué pensaba Sécrates tenemos que aclarar que no contamos con
ninguin texto escrito de este autor, porque él pensaba que la filosofia era un ejercicio
que debia realizarse en una situacion donde quienes reflexionan se encuentren re-
unidos, debatiendo y analizando juntos; si se escribe un texto filoséfico —pensaba
Sécrates- se pierde la posibilidad de discutir e intercambiar realmente las ideas, que
es el fin principal del ejercicio filoséfico. Por lo tanto, no se trata de que antiguamen-
te se hayan perdido sus obras, sino que —al parecer- no las escribi6 por principios.
Entonces, ;c6mo sabemos que Sécrates existié y cudl era su pensamiento? Lo sabe-
mos porque este filésofo tuvo un alumno que lo admiraba mucho y que valoraba
tanto lo que su maestro pensaba que no quiso que se olvidara. Ese discipulo de S6-
crates se llamé Platén y escribié una serie de didlogos en los que incluye como pro-
tagonista a un personaje llamado Socrates y que, al menos en la primera época en
que Platén escribid, parece reproducir bastante fielmente el pensamiento de aquél.

Sécrates parece haber basado su pensamiento en dos afirmaciones fundamentales:
la virtud es conocimiento y nadie obra mal voluntariamente.

84




(Qué significa cada una de estas declaraciones?
"En verdad Sécrates parece haber pensado que
cualquier individuo que sabe lo que es el bien,
es decir, que conoce los valores que deben se-
guir nuestras acciones, necesariamente actia
bien. En el planteo de Sdcrates, la voluntad si-
gue ciegamente a lo que la razén o la inteligen-
cia ha decidido hacer. No puede suceder que,
aunque yo sepa que algo es malo, lo realice.
Claro que cualquiera de nosotros podria decir-
le a Socrates que, por ejemplo, sabe que fumar
es malo y, sin embargo, lo hace igualmente. Es
decir, sabemos que lo bueno es no fumar, pero
por saberlo no estamos determinados a no fu-
mar. Lo que Sdcrates nos contestaria es, tal vez,
que creemos que lo sabemos, pero en verdad no.
Nos responderia con el ejemplo de quien, des-
pués de haber sufrido una grave enfermedad
por fumar, toma conciencia realmente de que fu-
mar es malo, y deja de hacerlo; nos diria que
antes no sabia realmente lo que era el bien, sino
que tenia un falso conocimiento.
¢Cémo puede él fundamentar esto? Justamen-
te por la segunda de las afirmaciones que enu-
meramos anteriormente: Sdcrates nos pregun-
tarfa ;Qué ser humano es capaz de obrar mal sa-
biendo que eso va a perjudicarlo? Por un lado, to-
dos decidimos pensando que lo que hacemos
es lo mejor; es innegable que, aunque no este-
mos totalmente convencidos de que lo que ha-
cemos es lo que hariamos en condiciones idea-
les, si es lo mejor, dentro de las posibilidades
concretas que tenemos. Por otro, hacer un mal
a otro implica siempre también hacerse un mal
a si mismo. ;Cémo es esto? Nos dice Sécrates
en el didlogo que Platén titulé Gorgias:
"Y si comete injusticia uno mismo o algtn otro
por el que se interese, es preciso que vaya por
propia voluntad alli donde mas rapidamente
satisfaga su culpa, ante el juez, como iria ante el
médico, buscando con afdn que la enfermedad
de la injusticia, al permanecer algin tiempo, no

emponzone el alma y la haga incurable."(Platén,
Gorgias 480 a.C.)

85

La ética

DIJO UN FILOSOFO...

"Quien comete injusticia es mds desgra-
ciado que quien la padece (Frag. 45)
Conviene a los hombres cuidar mds de
su alma que de su cuerpo porque, mien-
tras que la perfeccién del alma corrige
la deformidad del fisico, la fuerza fisica
desprovista de razén no logra mejorar
en nada al alma (frag. 36)

Hay que preocuparse por lograr una
gran inteligencia y no una multiple eru-
dicién (Frag. 65)

Bueno es, no tanto el no cometer injusti-
cia, sino el no tener intencién de come-
terla (Frag. 62) "

Demécrito de Abdera, pensador
presocratico, siglo VI a.C.

Sécrates parece haber estado muy pre-
ocupado por los problemas éticos. Lo
preocupaban preguntas como ;la virtud
es una o hay miultiples virtudes?, ;la virtud
es ensefiable?, ; por qué padres excelentes tie-
nen hijos malvados?, o ;es mejor ser injusto
con otros o que otro sea injusto con uno?
Como se ve, todas estas son preguntas,
y no por causalidad, sino porque el mé-
todo que caracterizé la filosofia socratica
consistia basicamente en preguntar y
ayudar a sus interlocutores a encontrar
respuestas a sus preguntas. A partir de
lo que estudiamos en el Capitulol sabe-
mos que Sécrates siempre tomaba la res-
puesta que le daban sus interlocutores y
volvia a formular una pregunta en base
a esa respuesta. De este modo, aplican-
do su método mayéutico, no daba él mis-
mo nunca la respuesta, sino ayudaba a
dar a luz las ideas de quien respondia.



Capitulo 111

DIJO UN FILOSOFO...

(Para explicar por qué Sécrates conside-

raba mads injusto que lo maten en el tri-
bunal que lo juzgaba, que escapar de su
celda) "Aqui hay una comparacién entre
el efecto que un acto particular tendria
sobre Sécrates y el efecto que tendria so-
bre sus acusadores. Obviamente, decir a
estos que resultaran dafiados sisu accién
judicial tiene éxito y, mds adn, que sera
un dafo mayor que el que pueden infli-
gir al acusado, resulta sorprendente y pa-
radgjico. Cualquiera que lo oyera por pri-
mera vez pensaria que se trata de un ab-
surdo. ;jPor qué habrian de sufrir algtin
dafio o perjuicio los victoriosos? Sdcra-
tes tenia razén al anticipar un disgusto
general y un torrente de protestas en el
tribunal.
Su afirmacién, sin embargo, es perfecta-
mente inteligible dados algunos supues-
tos basicos. Dafiar a alguien es hacer algo
que para esa persona es malo; es decir,
causar dafo es privar a una persona de
algo que es bueno para ella. Cuanto ma-
yor es el bien de que se le priva, mayor
es el perjuicio que se le inflige. Por lo tan-
to, la comparacién entre niveles de dafio
puede reducirse a una comparacién en-
tre los bienes involucrados. Si Sécrates
es condenado, los males que padecera
pueden ser la muerte, el exilio o la pér-
dida de los derechos politicos. Los bie-
nes correspondientes son la vida, la resi-
dencia en la ciudad y el pleno ejercicio
de sus derechos en la pdlis.
Todo el mundo estd de acuerdo en que
. estos son grandes males y grandes bie-
nes. Pero Sécrates piensa que hay un mal
mucho peor: ejecutar injustamente a al-
guien. En comparacién, sostiene, los
otros no son tan malos. Ordenar una eje-
cucién injusta. (...) el ejercicio de la justi-
cia y la rectitud moral estan entre los ma-
yores bienes para un individuo. En com-
paracidn, cosas buenas como la ciudada-
nia, la vida en la ciudad e incluso la vida
misma parecen bienes menores. Por lo
tanto, verse privado de uno de estos bie-
nes es sufrir un dafio menor. De ahi se
sigue que los acusadores de Sécrates su-
frirdn un dano mucho mayor".

A. Gémez Lobo, La ética de Socrates, Si-
glo XX.

Para Sécrates, asi como cuando nos excedemos
con la bebida o la comida, nos sentimos mal
porque le hacemos un mal a nuestro cuerpo,
cuando mentimos o robamos nos sentimos mal
porque le hacemos un mal a otro, pero también
a nuestra alma. La culpa, por ejemplo, es una
especie de enfermedad del alma; por eso es que
cuando hacemos un mal a otro, también nos lo
hacemos a nosotros mismos.

Platon y la ética

Hemos mencionado a Platén cuando hicimos
referencia a la principal fuente de nuestro co-
nocimiento sobre Sdcrates. Pero, obviamente,
Platén no sélo se dedicé a contarnos qué pen-
saba su maestro sobre la ética; también pudo,
con el tiempo, elaborar su propia idea acerca
del buen obrar.

Para empezar tenemos que hacer referencia a
lo que se llama “Teoria de las Ideas”. Lo que el
filésofo propone en ella es la existencia de dos
mundos: uno al que llama mundo sensible, y que
es este mundo en el que vivimos, donde las co-
sas son materiales, cambian, nacen y mueren.
Pero ademds hay otro mundo, al que llama
mundo inteligible o de las ideas, que estd compues-
to por ideas; esas ideas constituyen la esencia
de la justicia, de la piedad, de la valentia, del
bien, etcétera. Por lo tanto, a través del mundo
inteligible tenemos acceso de manera pura y
perfecta a estas y otras virtudes y valores que
se encuentran alli. Platon cuenta, como si fuera
un mito, que antes de nacer nuestra alma con-
templ6 esas Ideas, pero que, al nacer, pasamos
por un rio que se llama Leteo (en griego, olvi-
do), y olvidamos lo que vimos antes. Sin em-
bargo, cuando presenciamos situaciones justas
0 buenas, en este mundo sensible, recordamos
aquellas ideas que experimentamos antes de na-
cer; ellas siempre nos sirven como modelos en
nuestra vida.

;Qué relacion tiene esta “Teoria de las Ideas”
con un planteo ético? Platén dice que hay una

86




idea que tiene la misma funcién que tiene el sol
en este mundo sensible en que vivimos: es la
causa de las demds cosas, de que se produzcan
las estaciones y de que vivamos los seres vivos.
Esa idea que es causa y fundamento de las de-
mads, sin la cual nada existiria y que podriamos
decir que es el sol entre las ideas, es la idea del
bien. Cuando recordamos esos modelos del
mundo inteligible —dice Platén—-es la tiltima idea
que conocemos. Esto significa que la ética tiene
su fundamento en las ideas perfectas y, espe-
cialmente, que Platén postula un fundamento
para nuestra accién; esa base son las Ideas in-
mutables, inengendradas, imperecederas.

Para este pensador no es posible que un hom-
bre acttie como le parezca, y después se justifi-
que diciendo que cada uno tiene su verdad. Este
serfa el argumento de un relativista, es decir, de
alguien para quien la verdad depende de, es re-
lativa a una circunstancia o a un momento. Para
Platén, en cambio, la verdad es una sola, y la
hemos conocido alguna vez, pero ahora no la
recordamos. La verdad estd justamente en el
mundo inteligible, que nos provee de laidea de
bien, fuente de nuestro obrar bien. Y Platén agre-
ga algo mas en cuanto al conocimiento del los
valores y de las ideas: quien las ha recordado
bien debe guiar a los demas hombres para que
sigan su camino o, si no pueden, para que al
menos compartan con €l lo que ahora sabe.

La ética de Aristételes

Ahora que ya sabemos quiénes fueron los pri-
meros filésofos que reflexionaron sobre la éti-
ca, tenemos que decir que Aristételes fue el pri-
mero en escribir un tratado especificamente de-
dicado a analizar c6mo debemos actuar. El li-
bro del que hablamos se llama Etica Nicomaquea
—aparentemente, porque fue dedicado a su hijo
Nicémaco, aunque otros la llaman nicomaquense,
porque su hijo no era el destinatario sino el edi-
tor del texto—y, aunque no fue el tinico tratado
de ética que este filésofo escribid, es el que con-

87

La ética

Mundo
inteligible:
Ideas,
Idea de
bien

Mundo
sensible:
Objetos,
copias de
Ideas

|:n:n:14>

DIJO UN FILOSOFO...

"Es posible que Platén hubiera sido el
primero en escribir didlogos, y que los
otros discfpulos socréticos lo siguieran
en eso, al encontrar una forma adecua-
da de plasmar su pensamiento. Pero fue-
ra Platén el primero o no, lo imitaran los
demas o no, pienso que todos han de
haber experimentado algo parecido a
Platén, en una época en que comenzaba
a difundirse la lectura como aprendiza-
je o esparcimiento. Y sobre todo, se me
ocurre que han necesitado preservar la me-
moria de su inigualable maestro, y han pen-
sado tal vez que sus palabras podfan ser
llevadas por el viento si no se las ponia
de alguna manera por escrito".

C. Eggers Lan, Apologia de Socrates, Si-
glo XX.

Aristételes.




Capitulo III

DIJO UN FILOSOFO...

"La virtud, a causa de la cual se nos ca-
lifica de buenos o malos, supone a la
vez una disposicién permanente (en
contraposicién a la afeccion, que es un
movimiento pasajero) y una eleccién vo-
luntaria (por lo cual se distingue de la
disposicién natural); asi, pues, no pue-
de ser mds que un habitus, una manera
de comportarse respecto de las afeccio-
nes, una actitud permanente de la volun-
tad, una preferencia habitual o hébito
preferencial.

Para determinar con mas precisién esa
actitud, recuérdese que la virtud del
hombre, lo que lo hace bueno, es su apti-
tud de cumplir bien su funcién propia.
Ahora bien, como lo habia mostrado Pla-
tén, todo artifice que ejerce bien su ofi-
cio, que cumple bien su funcién, realiza
en su obra un orden, una armonia, una
proporcién de la cual resulta la perfec-
cién del conjunto. Una obra acabada, per-
fecta, dice también Aristételes, es aque-
lla a la cual no se le puede ni quitar ni
agregar nada, que representa, por tanto,
un justo medio entre el exceso y el de-
fecto; asi, pues, la perfeccién tiene como
expresion matematica la proporcién. Esta
resulta constituida esencialmente por un
término medio, que equidista de los ex-
tremos, que estd en una misma relacién
con los dos extremos; la proporcion con-
siste en una igualdad de relaciones y, a
este respecto, analiza una exactitud que
no podria ser mayor. Asimismo, la vir-
tud del hombre consiste en evitar en las
afecciones y en la conducta el exceso y el
defecto; aspira a un justo medio (...). La
justicia, que ha de ejercerse en la distri-
bucién de los bienes entre los ciudada-
nos o en las transacciones entre los par-
ticulares, aspira a instaurar la igualdad
entre personas del mismo mérito, a re-
parar la desigualdad que resulta de la
violacién de los contratos o de la violen-
cia, a proporcionar, en fin, las retribucio-
nes con los servicios; se opone principal-
mente a la ambicién desmedida."

J. Moreau, Aristételes y su escuela, Siglo
XX.

tiene las bases para comprender su forma de
entenderla.

Pongamos por caso que alguien nos pregunta
para qué esta materia; tal vez diremos que para
aprobarla. Si alguien vuelve a preguntarnos
para qué queremos aprobarla, le contestaremos
que para terminar la escuela en algtin momen-
to, para recibirnos. Si vuelve a preguntarnos
para qué queremos terminar la escuela, pode-
mos responder que para conseguir un buen tra-
bajo o ingresar a la universidad, o lo que sea.
Siempre parece haber un fin al que queremos
llegar cuando actuamos. Aristételes nos va a
decir que, si pensamos un poco, nos daremos
cuenta de que en realidad no son fines realmen-
te, sino que son medios para conseguir otras co-
sas. El tinico fin que es realmente un fin ultimo
en nuestra vida es la felicidad, porque todas las
respuestas van a tener que asumir que, en tlti-
ma instancia, hago lo que hago para ser feliz. Y
esto constituye el fin de todas las acciones hu-
manas.

Ahora bien, ;cémo llegamos a ser felices?,
(como alcanzamos la felicidad? Aristételes dice
que lo alcanzamos realizando aquello que nos
es esencial, es decir, lo que nos hace ser lo que
somos. Y en el caso del hombre, 1o esencial es la
racionalidad, tenemos razén o pensamiento.
Asi, nos dice Aristételes, seremos felices si po-
demos ejercitar en méximo grado nuestra ra-
z6n y nos dedicamos cuanto nos es posible a la
vida tedrica o contemplativa. Pero como somos
humanos, y nos distraemos, nos cansamos y
tenemos otras necesidades ademads del ejercicio
racional, nos resulta muy dificil dedicarnos a la
vida contemplativa. Por eso es que Aristételes
acepta que, ademas de las virtudes intelectua-
les o virtudes dianoéticas (relativas a la actividad
intelectual, como pueden ser la sabiduria o la
comprension), tenemos otras virtudes, las vir-
tudes éticas (relativas a la accién), que tienen que
ver con la accién y mds especialmente con la
accién que involucra a otros hombres.

88




Como ya dijimos, segtin Aristételes no pode-
mos considerar que alguien es virtuoso sélo
porque una vez en su vida obré bien. La virtud
se consigue por medio del hdbito; es como apren-
der a nadar: no basta con que leamos durante
muchas horas un libro que ensefie a mover los
brazos, dar la patada, etcétera; es preciso que
me tira a la pileta para aprender. Con la virtud
sucede algo parecido: s6lo puedo aprenderla
por medio de la practica constante de la buena
accion.

Por dltimo, sélo falta que digamos en qué pien-
sa Aristételes cuando se refiere a la virtud. Se
trata del hdbito de elegir el término medio entre
dos posibilidades extremas, que son vicios. La
valentia, por ejemplo, es una virtud que consis-
te en saber mantenerse entre la actitud cobarde
y la temeraria, dos vicios. El virtuoso es el hom-
bre que, mediante una practica constante, logra
elegir el término medio y evita el exceso (la exa-
geracion) y el defecto (la carencia).

¢ QUE SIGNIFICA...?
Llamamos hedonista a al-
guien que busca sdlo la sa-
tisfaccién del placer a través de su ac-
cion, la ley médxima del comportamien-
fo es el placer y no el bien. La palabra
proviene del término griego hedoné,
que significa placer.

Los sofistas fueron pensadores que re-
corrian Atenas en el siglo V a.C., ense-
fiando a decir discursos convincentes
a quienes pagaran por ello. En gene-
ral, dominaban el arte de decir bellos
discursos, es decir, la oratoria o retéri-
ca. Los sofistas mas famosos, ademas
de Protdgoras, fueron Gorgias e
Hipias. Sécrates y Platén combatieron
a los sofistas justamente porque su
relativismo se oponia a labtisqueda de
la verdad, en la que los dos filésofos
estaban comprometidos.

89




Capitulo II1

frente a si? SRR -
—Claro que no, si toda la vida estan forzados ano mover rla cabeza. Fat ; Ey
-¢Y no sucederé lo mismo ¢ con los obl tos que llevan los que pasan de otro lado del tablque o
-Indudablemente. - Rl T ‘ i

—Pues entonces, si dlalogaran entre s, &
tos que pasan y que ellos ven7
-—Necesanamente [.)

-Examina ahora el caso de una hberamon de sus cadenas y de una curac1on de su 1gnoranc1a, que ;7
pasaria si naturalmente les ocurriera esto: que uno de ellos fuera liberado y forzado a levantarse
de repente, volver el cuello y marchar mlrando la luz y, al hacer todo esto, sufriera y a causa del_

se le mostrara cada uno. de los obJetos que pasan del otro lado del tablqu
contestar preguntas sobre lo que son, 1o pzensas que se sentzrd eni/dzfzcultad Y

cién contemplarla de noche lo que hay en el cielo y el cielo mlsmo, mi ando la luz de los astros y‘ |
la luna mas fécilmente que, durante el d1a elsoly laluz del sol [, : ] F' almente plen o, podrla

plarlo como es ensi y por s1, en su prop10 amblto
-Necesariamente. [...] A
-Piensa ahora esto: si descendlera nuevamente y ocupara su pron/
dos los ojos por las t1n1eblas, al llegar repentinamente del sol? [,..]

intentar marchar hac1a arriba? Y'si intentara desatarlos y,
si pudieran tenerlo en sus. manos y matarlo? [£]"

la umver31dad ya los 5 anos fue abogada Se le cuenta‘d qu '; no leb )

90




La ética

-z

Material de distribucion gratuita

91




Capitulo III

Concepciones de lo ético

Durante una clase de Historia, un alumno conté que su padre habia llegado del
trabajo indignado por las novedades que se comentaban en la oficina. El caso era el
siguiente: José Pérez trabajaba en el Departamento Administrativo de un estudio
juridico. Su jefe, Anibal Orlandi, le habia dado dinero para que devolviera a un cliente
de la empresa (la Compasiia MM) cuando lo visitara préximamente. Al dia siguiente
de esto, Orlandi tuvo problemas con el gerente administrativo y, abruptamente, re-
nuncio a su trabajo.

Pérez supo que Orlandi se habia llevado alguna documentacion al retirarse y pensé
que, tal vez, también habia desaparecido con ella el registro del egreso de dinero
para la Compaiiia MM; en consecuencia, nadie sabria que él era el encargado de lle-
varlo y podria quedarse con ese monto sin ser descubierto. Pensé durante varios
dias qué iba a hacer porque no queria ser descubierto por algin imprevisto y que lo
echaran del trabajo. Por otra parte, tampoco lo convencia del todo dejar tan mal el
nombre de Orlandi, con quien nunca habfa tenido problemas. Pero al término del
tercer dia, decidié quedarse con el dinero, y asi lo hizo.

Como era de esperar, cuando sali6 a la luz la falta del dinero, todos pensaron que
Orlandi lo habia tomado. Pero como no se trataba de un gran monto, los directivos
pensaron que no se justificaba hacer una denuncia ni un juicio. De todos modos, la
reputacién del ex empleado quedé afectada para siempre por este hecho, con el ries-
go de que se diera una mala referencia si alguien la pedia. Y no sélo eso, el resto de
los empleados del estudio juridico perdieron un premio que recibian anualmente
porque las ganancias de la empresa ese afio se vieron disminuidas por la reposicién
de este dinero faltante.

Al oir el caso, el profesor de Historia dividi6 la clase en tres grupos y pidi6 a sus
alumnos que analizaran si la accién de Pérez habia sido buena o mala, y en este
dltimo caso, qué era lo equivocado y por qué.

Al término del trabajo dos alumnos dijeron que les parecia que Pérez habia hecho lo
correcto, porque ellos hubieran actuado de la misma manera. Obviamente, sabian
que no es bueno robar, pero opinaron que no habia razones para dejar de hacerlo, si
nadie podia demostrar su culpabilidad. Ahora bien, ;puede alguien sostener que lo
que es bueno para si mismo, no es bueno para los demés?, es decir, ;una moral pue-
de postular que los hombres se comporten de una manera que no tolerarian si otro lo
hiciera con ellos? Definitivamente no, porque sin el respeto mutuo y la confianza
basica los hombres no podrian mantenerse en sociedad. Sin embargo, el profesor
dijo que en nuestra época muchos piensan de este modo. Vivimos en un momento
en el que nos inunda el individualismo, el sentimiento de que no vale la pena hacer
cosas por los demads y de que lo importante no es ser bueno, honrado, noble, sino
parecerlo. Dijo también que estos dos alumnos representaban a la Posmodernidad
dentro de la clase, y que debian pensar qué les pasa a ellos mismos cuando otros los
tratan segun estos pardmetros, y por qué.

El resto del curso estuvo de acuerdo con que la accién de Pérez habia sido mala. Pero
cuando tuvieron que explicar por qué, los tres grupos lo hicieron de manera diferente.

92




Revisemos lo que dijeron:

Para el grupo A la accién buena hubiera sido la
que beneficiara o trajera mayor felicidad para
la mayoria de las personas de la empresa. Los
alumnos dijeron que si le preguntamos a un go-
bernante qué es lo bueno, probablemente dira
que es la accién que trae el mayor beneficio o el
mayor placer para su pueblo o para la mayoria
de sus integrantes. Asimismo, si le preguntamos
al gerente de una empresa tal vez responda que
se llega al bien procurando la felicidad para sus
empleados. En consecuencia, como la accién de
Pérez fue egoista y no tuvo en cuenta a los de-
mads, perjudicé a su ex companero Orlandi y, lo
que es peor, a todos los demas.

Este grupo postul6 un fin a alcanzar, algo que
se considera un bien: la felicidad. No sélo eso, debe
perseguirse la felicidad para la mayoria de los
hombres. Esto es, dijo el profesor, lo mismo que
argumenté el pensador John Stuart Mill (filéso-
fo utilitarista inglés del siglo XVIII), tal como
lo postulé en su Principio de mayor felicidad.

¢ QUE SIGNIFICA...?
La Posmodernidad es el nombre que reci-
®"  be la época en que vivimos porque es pos-
terlor a la Modernidad (edad historica comprendida
entre fines del siglo XV y fines del XVIII). La
Posmodernidad se caracteriza por la ausencia de
ideales y la negacion de los valores morales, la im-
portancia de la imagen, de la figura seductora, de la
excesiva informacién, y la falta de compromiso social
y politico.

El Utilitarismo es una corriente de pensamiento que
pensaba que debia perseguirse siempre lo dtil, en-
tendido como lo que provee mas placer o felicidad a
la mayor cantidad de gente. Las ideas democraticas
estdn en la base de esta forma de pensar. (Véase
apartado).

93

La ética

DIJO UN FILOSOFO...

"El credo que acepta como fundamento
de la moral la Utilidad o el Principio de
Mayor Felicidad, mantiene que las accio-
nes son correctas en la medida en que
tienden a promover la felicidad, incorrec-
tas en cuanto tienden a producir lo con-
trario a la felicidad. Por felicidad se en-
tiende el placer y la ausencia de dolor; por
infelicidad el dolor y la falta de placer.
(...) Es indiscutible que el ser cuyas ca-
pacidades de goce son pequefias tiene
mds oportunidades de satisfacerlas ple-
namente; por el contrario, un ser muy
bien dotado siempre considerard que
cualquier felicidad que pueda alcanzar,
tal como el mundo esta constituido, es
imperfecta. Pero puede aprender a so-
portar sus imperfecciones, si son en al-
gun sentido soportables. Es mejor ser un
ser humano insatisfecho que un cerdo sa-
tisfecho; mejor ser un Sécrates insatisfe-
cho que un necio satisfecho. Y si el necio
o el cerdo opinan de un modo distinto es
a causa de que ellos sélo conocen una
cara de la cuestién. El otro miembro de
la comparacién conoce ambas caras.
Puede objetarse que muchos que son ca-
paces de los mds elevados placeres, en
ocasiones, a causa de la tentacién, los
posponen frente a los inferiores. Pero esto
es del todo compatible con la apreciacién
completa de la superioridad de los mas
elevados. Los hombres, a menudo, debi-
do a la debilidad de caréicter, eligen el
bien mds préximo, aunque saben que es
el menos valioso, y esto no sélo cuando
se trata de elegir entre un placer corpo-
ral y otro mental, sino también cuando
hay que hacerlo entre dos placeres cor-
porales.

(...) Los hombres pierden sus capacida-
des elevadas al igual que pierden sus
gustos intelectuales, por no tener tiem-
po ni oportunidad de dedicarse a ellos.
Se aficionan a placeres inferiores no por-
que los prefieran deliberadamente, sino
porque o ya bien son los tinicos a los que
tienen acceso, o bien los tinicos para los
que les queda capacidad de goce."

J. Stuart Mill, EI Utilitarismo, Siglo XIX.



El grupo B, en cambio, argumenté que debemos ser justos, es decir que cada uno
debe recibir lo que le corresponde y no apropiarse de nada ajeno. Los alumnos pos-
tularon la existencia de valores que todos perseguimos al actuar y que una accién
buena posee esos valores. Uno de los posmodernos objet6 a este grupo que lo justo para
mi puede ser injusto para vos. Sin embargo, sus compafieros estaban convencidos de
que todos sabemos qué es lo justo, lo bello, lo agradable porque lo intuimos, lo perci-
bimos de alguna manera.

El filésofo Max Scheler, como ellos, creyé que los valores son cosas o contenidos con-
cretos y determinados. Dice, ademds, que guardan relaciones entre si y es posible
realizar una jerarquia a priori (independientemente de la experiencia) entre ellos.
Como hicieron los miembros de este segundo grupo, Scheler hubiera contestado que
los valores no son subjetivos, es decir, no dependen la opinién individual de cada
uno, sino que son objetivos y absolutos, vdlidos para todos.

En la escala de valores que postula Scheler, los més bajos son los del placer y el
displacer (cercanos a las instancias propias de la sensibilidad mds animal); sobre
estos se apoyan los que denomina vitales, es decir aquellos relativos a la salud, la
enfermedad, la conservacion de la vida y la evasién de la muerte. En tercer lugar,
coloca los valores espirituales, dentro de los cuales discrimina los estéticos (relativos
a lo bello), los juridicos (como lo justo) y los valores propios del conocimiento (pro-
pios de lo verdadero). Por tltimo, en la cima tenemos los valores religiosos, represen-
tados por lo santo y lo profano. El cuadro siguiente lo muestra mads claro:

valores
religiosos

valores espirituales

valores vitales

valor del placer
(de lo agradable y desagradable)

Por dltimo, el grupo C explicé que Pérez habia actuado moralmente mal porque na-
die debe usar a otra persona como él habia usado a Orlandi. Lo utilizé como un
medio para conseguir un beneficio personal, tal como si se tratara de un objeto. To-
dos los hombres, dijeron, tienen que ser valorados por igual; sélo asi yo seré respeta-
do también. Es mds, agregaron que éste es el tinico principio moral que nos permite
decidir siempre lo que es correcto. Si me pregunto ;puedo querer que otros en esta
situacion hagan lo mismo que yo? y respondo afirmativamente, entonces, y sélo enton-
ces, mi voluntad fue buena y mi accién es correcta.

94




El filésofo aleman del siglo XVIII Imanuel Kant pensaba de este modo. Argumenté
que el adjetivo bueno puede ser aplicado correctamente sélo a la voluntad cada vez
que el sujeto persiga el bien con su accién.

En este planteo el concepto de deber es fundamental. Una anciana te pide dinero y algo
para comer porque estd totalmente desamparada. Dispones de algo para darle pero
estds malhumorado porque tuviste mucho trabajo y no le prestas atencién. Esta es una
accién contraria al deber porque, aunque sabes lo que debes hacer, no lo realizaste.

Un amigo te pide que le expliques un tema de matematica que no comprendié; para
vos es facil porque es una materia que te gusta, pero te niegas a ayudarlo porque
prefieres quedarte resolviendo un nuevo juego en tu computadora. Kant diria tam-
bién en este caso que tu accion es contrarig al deber: se evita cumplir con lo que se
debe deliberadamente. ‘

Ahora bien, volviendo al primer ejemplo, supongamos que le diste a la anciana lo
que pedia. Supongamos también que tus padres quieren fomentar en vos esta acti-
tud solidaria recompensandote en cada ocasién con el doble de lo que das. Y supon-
gamos, finalmente que le entregaste el dinero a la anciana pensando en la ganancia
posterior. O que, en el caso de tu amigo, lo ayudas porque sabes que asi él quedara
comprometido a ayudarte en otra materia que te resulta dificil. ;Qué dirfa Kant al
respecto? ;Es buena una voluntad que actta asi? De ningtin modo. Casos como es-
tos, en los que aparentemente se acttia bien, pero en realidad uno tiene otra intencién,
son los que llama conformes al deber pero no se hacen por el deber mismo, y por lo tanto
no hacen buena a la voluntad. Son acciones que parecen o casualmente coinciden
con lo que haria una voluntad buena, pero en realidad estdn guiadas por alguna
inclinacion o preferencia egoista. S6lo cuando quieras ayudar a la anciana porque
consideras que ésa es la accién que corresponde, s6lo cuando ayudes a tu amigo
porque es lo que se debe hacer, es decir, cuando hagas lo que quieras que hagan
todos los seres humanos y realices la accién por deber, tu voluntad serd buena.

El grupo Ay el grupo B se concentraron en demostrar que lo bueno reside en algo, en
un contenido que guia las decisiones. Hablaron de felicidad, de beneficios, de valores.
A las argumentaciones éticas de este tipo se las llama éticas materiales, precisamente
porque les interesa que tengamos claro qué hacer; a esto se lo llama contenido de la
accién. En cambio en la argumentacién del grupo C (similar a la de Kant) la respuesta
es como, de qué manera actuar para que la accién sea buena: teniendo siempre en
cuenta a los demds y sin querer obtener sélo un beneficio privado. Se trata de una
ética formal porque se preocupa por la forma de actuar.

DE BIENES O

MATERIALES FINES
FORMULACIONES/' 4

ETICAS DE VALORES
\ FORMALES

95



Capitulo II1

Juzgar la accién de los demds y decir lo que se debe-hacer es muy sencillo cuando no
somos nosotros los que tenemos que decidir. Pero sabemos lo complejo y engorroso
de estas elecciones que, por otro lado, estamos obligados a tomar constantemente.
Sabemos que la abuela de una amiga esta enferma y no sabemos si decirselo; vimos
a un companero en apuros con el director de la escuela y no sabemos si mentir para
ayudarlo; nuestro hermano engafié a nuestros padres y no estamos seguros de si
debemos contarlo. ;Qué hacer? ;Cémo tomar la mejor decisién? Kant habla de un
mandato o una orden que nos damos a nosotros mismos, a los que llama imperativos.
Haz esto, no hagas aquello nos dice la voz de la conciencia.

Kant habla de dos tipos de imperativos o mandatos: hipotéticos, del tipo no debo matar,
si no quiero ir preso. En éstos hay una condicién (no quiero ir preso) que quiero cumplir
con lo que hago. La accién depende de esa condicién que se impone sobre mi desde
fuera. Entonces no soy totalmente libre porque dependo del cumplimento de eso
exterior (por lo tanto, es heterénoma). Diferente es el caso del imperativo categdrico,
que es incondicional, objetivo y auténomo. Me ayuda a decidir que no se debe matar,
mas alla de las consecuencias que me traiga esa acciéon después; por lo tanto, es
propia de una voluntad auténoma. La voluntad estd determinada por el deber, y la
accién cumple cabal y completamente lo que se debe hacer. El imperativo categérico
nos ordena hacer algo sélo cuando es adecuado tanto para quien actda como para
todos los demads: Obra de manera tal que puedas querer que la mdxima de tu accién sea
llevada a ley universal.

El imperativo categdrico se diferencia del hipotético, como se ve, en que no necesita
de ninguna circunstancia particular del sujeto para que se imponga su cumplimien-
to. Como dice Kant, el deber se impone sin mas, porque todo deber es absoluto.

DI1JO UN FILOSOFO...

"En la conciencia moral se da un contacto con algo absoluto porque la conciencia moral es la concien-
cia del deber, es decir, la conciencia que manda de modo absoluto, la conciencia que ordena de modo
incondicionado. La conciencia moral no nos dice, por ejemplo: ‘hay que hacer tal cosa para congra-
ciarse con Fulano’; este mandato no es expresién de la conciencia moral, sino un criterio de ‘conve-
niencia’ practica, una regla de sagacidad o prudencia. La conciencia moral, en cambio, es la que dice:
‘Debo hacer tal o cual cosa, porque es mi deber hacerlo”, y ello aunque me cueste la vida, o la fortuna,
o lo que fuere. Podrd ocurrir que no cumplamos nuestro deber, pero tal circunstancia se la excluye de
nuestra consideracién, porque no interesa ahora lo que efectivamente hagamos, sino que interesa
solo fijarnos en esta exigencia segun la cual algo debe ser, aunque de hecho no sea y aunque quiza
nunca sea. Lo que el deber manda, repetimos, lo manda sin restricciones no condicién alguna; ‘debo
hacer esto’, pero no porque ello me vaya a dar alguna satisfaccién, o me granjee amigos o una fortu-
na, sino tan solo porque es mi deber."

A. Carpio, Principio de Filosofia, Siglo XX.

96




La ética

DIJO UN FILOSOFO...

"Consideremos un caso sencillo: el agrado que siento al beber un vaso de cerveza. Para un subjetivista,
todo el valor de la cerveza depende del agrado que experimento; si por alguna razon, sea fisiolégica
o psicoldgica, no siento ningun agrado, la cerveza no tiene valor. El objetivista, por el contrario,
afirmara que el agrado esta insito en la cerveza y, si no lo estuviera, ésta no seria agradable.

Pero el agrado supone un paladar capaz de traducir las propiedades fisico-quimicas del objeto en
vivencia de agrado; y hasta aqui tiene razén el subjetivista. Mas se trata de la ‘traduccién” de ciertas
propiedades que estdn en el objeto y no en la creacién o proyeccién de estados psicolégicos. De
modo que la presencia del objeto es indispensable para que exista la valoracién.

Lo dicho no basta. El problema es mucho méas complejo porque tanto el sujeto como el objeto no son
homogéneos ni estables. Comenzaremos por el sujeto. No siempre valoro la cerveza del mismo modo.
Las condiciones bioldgicas y psicolégicas en que me encuentre modifican mi reaccién. Asi, por ejem-
plo, si tengo sed, la cerveza me produce una sensacién distinta a si he ingerido mucho liquido;
cuando estoy enojado tiene un gusto distinto a cuando estoy contento. Todos los otros estados fisio-
légicos y psicolégicos influyen igualmente; desde la presion arterial hasta la actitud que tengo frente
a la vida, pasando por el funcionamiento del sistema nervioso y glandular, el cansancio, la preocu-
pacién y la esperanza.

También es complejo el factor objetivo. Hablamos de la cerveza como si fuera algo inmutable, pero
no es asi. Hay cervezas y cervezas, a juzgar por su constitucion fisico-quimica. Si se altera su densi-
dad, temperatura, etc., la sensacién de agrado sera distinta. Otros elementos objetivos influyen igual-
mente; el vaso en que se bebe, la temperatura del ambiente fisico en que uno se encuentra, etc.
Ademas de los elementos subjetivos y objetivos, influyen también factores sociales y culturales; no
es lo mismo tomar un vaso de cerveza con un amigo que con un enemigo, solo o acompafado, en el
propio pais o en el extranjero, en un bar de moda o de pie en mala compafiia."

Rizieri Frondizi, ;Qué son los valores?, 1995.

Cuando hablamos de bien no siempre hablamos de lo mismo. Por eso es interesante pensar la

siguiente clasificacion de Enrique Rojas (El hombre light, 2000):

* Bien 1til. Estd considerado desde un punto de vista préctico. Por ejemplo, es mas ttil ir de
Madrid a Buenos Aires en avién que en barco, porque supone ahorro de tiempo y de dinero.

* Bien agradable. Aquel que nos brinda algin tipo de placer, que percibimos por medio de la
satisfaccién que nos produce.

* Bien moral. Aquel que tiene la bondad en si mismo, ya que apunta a la mejor evolucién del ser
humano, aunque sean necesarios esfuerzo y lucha para conseguirlo. Por ejemplo, Tomas Moro
hizo una cosa buena cuando se opuso a Enrique VIII; aunque este hecho le costé la vida,
quedé para la historia su ejemplo de bien moral y coherencia interior.

Como queda claro, no es tan simple definir el bien. ;Cémo lo definirias, después de estos usos

alternativos?

/CON MUCHO

RUEN DIASEROR,
GUSTO,NENITA,

VENGO A QUE
ME RAGA LA

FASTUTO

VIEQITO/

LLAVE DE LA

é¢A VER EL
/ MODELO?
FEL\CIDAD




Capitulo III

* ;Qué es una mdxima? Cuando decidi NOS PASAMOS ESE SEMAFORO EN ROJO
PERO CREQ QUE ZAFAMOS DE LA MULTA.

no mentirle al director de la escuela ME PARECE QUE NO SE DISPARG EL FLASH
aunque esto beneficiara a mi amigo, ' [
consideré que debia decir la verdad y evi-
tar la mentira en toda circunstancia. Lo
que hice fue simplemente aplicar esta
norma al caso particular que tenfa que
decidir. Ese fue el principio subjetivo de
mi accion, lo que individualmente (de
ahilo de subjetivo) tuve como norma al
decidir. Esa es la mdxima de mi accién.
(Qué es una ley universal? Algo que tie-
ne validez para todos y en todos los ca-
s0s, y no s6lo para mi conciencia en un
momento dado: Todos deben decir la ver-
dad y evitar la mentira en toda circuns-
tancia. )

(Qué significa que puedas querer que la
mdxima de tu accion sea ley universal?
Quiero que todos digan la verdad y eviten
la mentira, y esto es bueno que lo quiera
hacer yo a los demds y que los demds lo
hagan hacia mi. Desear que esa norma
individual que fue buena para mi deci-
sién en una situacion precisa, sea buena
también para la decisién de todos.

98



La ética

lg.a_«;dunaiva? lechetd, nodsoy' V8 Y3 cug)
2, doy leche merengacia, v eI
‘tngn}:‘f‘alo'ﬁ Y £y

quietd, )

Oy e amor de un Mujet, jugue con
Yostada

s il
ond de I35 veess de Ja
Efrangia dgngbb Tglesias

Ahveg, con I3 miglaria, oft-ecen
meny Fijo. Con 13 lecke sols ro
les alcanza pa pagar el juicio
2 por Plagio

“EL RENEGAL"
poema telorico
de fontanarrosa

Ese gs Sultan,un perra)  \jig ve hay gente gue [—\‘C,’zaﬁgm U armigo.
abanﬁ:na 505 “gvasco*}gs d Finel Lo confundi con g
No lo gbandonata” 53U,

majadero
‘Quejoso ? ‘ del verano 7,
) su pgtron?
No.Cvida majadas ¢

Y ayd viene un petro.
Mendieta {;Une ;/ez me

cortig un petto!
I
"Como pa §jarme enel )|

color estaba/,

&Ne tendria que volver a su puesto 1 IEM: / ;

wte ﬁerer% ggtar me’aclaf) con J|E 050‘! Vi 5 EL Lobo . 57 f;g? ggg; ?@g{r%e ﬁ;)bnr egzclr; ve %gg'

su oveyas ! ; T yaman, Sultan ] Fletty rojo! ' :
N: loco.Una vez No..Me estan qgarl'o"ﬂa’a “UN 050 4 VIENVE Ut\i 35/0"
hice %ﬁog me pd I8 joda €| pastorcito me ~UN CoCODRILD:

figoe podrido con ese } N RINOCEROVTEY,

cvento

Cada tanto,Yome
escvendo Y auyo..
A ver si entvavid me
vedo sin trabajo f me
gbandonan al fina del

%;ge ro sabe
enfonces jrveaton
¢ Y

por Fontanarrosa.

99



En nuestra época se emplea la expre-
sién "deontologia profesional” para de-
signar los deberes determinados den-
tro de un marco social concreto y rela-
tivos a una profesién concreta.

En los programas de todas las carre-
ras profesionales encontramos una ma-
teria que retoma la deontologia de esa
profesién particular, como un espacio
que permita al futuro profesional rea-
lizar una reflexion sobre los aspectos
morales que pueda encontrar en el de-
sarrollo de su carrera.

¢ QUE SIGNIFICA...?

El término deontoldgico de-
riva del griego deon, que sig-
nifica /o obligatorio, lo nece-
sario, lo debido. En 1834 el filésofo J.
Bentham lo utilizé para designar la dis-
ciplina que se ocupa de los deberes que
deben cumplirse para concretar el prin-
cipio utilitarista del mayor placer para la
mayor cantidad posible de gente.

Teleoldgico es un adjetivo que provie-
ne de un término griego (telos) que sig-
nifica fin; apunta a la finalidad o al obje-
tivo de algo. Aquelio que nos guia, pues,
es el blanco al que queremos dar con
nuestra accion.

‘Fticas deontolégicas y teleologicas

Seguramente muchos piensen que somos tan
responsables de las consecuencias de lo que
hacemos, como de la intencién que nos lleva a
actuar. Diran, siguiendo el viejo dicho popular,
que de buenas intenciones estd empedrado el cami-
no al infierno. Pues no estdn solos en esta forma
de analizar la cuestién. Veamos qué queremos
decir con esto. Todos conocemos a algtn Fula-
no que suele dar dinero a los chicos de la calle.
Generalmente hay otro Mengano que le objeta:
¢No te das cuenta de que con eso fomentds que sus
padres no trabajen y sigan manddndolos a pedir di-
nero? La actitud de quien da el dinero es la de
quien tiene en mente la norma o el principio
moral haz el bien a tu préjimo, ayuda a tus pares
cuando puedas, o procura el bienestar de tus seme-
jantes. Tiene plena fe en que, cumpliendo con
esas normas, hara lo debido. Por eso se trata
del planteo de una ética deontolégica (del de-
ber). Esto no quiere decir que piense que las con-
secuencias negativas no tienen importancia,
sino que los principios garantizarian buenas
consecuencias. Por lo tanto, no hace falta pre-
ocuparse tanto por ellas sino especialmente por
los principios.

Planteos como el del filésofo Immanuel Kant,
que se compromete fuertemente con un impe-
rativo o mandato, es un ejemplo de este tipo de
éticas.

Pero tomemos ahora lo que dice Mengano. El
piensa exclusivamente en las consecuencias
negativas que traerd la accién de Fulano: la eter-
na explotacién del nifio por su padre y su impro-
ductividad. Dice Tengo que lograr (tengo como
fin) lo contrario, y decide teniendo en cuenta las
consecuencias de lo que va a hacer. De ahi que
este tipo de posiciones corresponda a una ética
teleolégica (del fin), porque piensan que es po-
sible realizar una especie de célculo de la con-
secuencia de los actos, y resposabilizarnos de
ello. La accién se acomodard a ese fin buscado.
Cuando analizamos el caso de José Pérez y

100




La ética

Anibal Orlandi en el apartado 4, vimos que el grupo A habia contestado como lo
hubieran hecho los utilitaristas, calculando cuél es la accién que produce la mayor
felicidad para la mayor cantidad posible de gente. Un planteo como éste pertenece a
las éticas teleoldgicas. ;Puedes explicar por qué?

El pensador aleman Max Weber habla de estos dos tipos de éticas, pero llama a la
primera ética de la conviccion (cuando se trata de cumplir con un deber, bajo la convic-
cién o el convencimiento de que debe seguirse una norma sin importar nada maés).
Por otro lado, denomina a la segunda, ética de la responsabilidad o consecuencialista
(ya que cada uno se hace responsable del fin que pretende conseguir y de su concrecién).

¢Cudl es el fundamento de la moral?

A través de la historia la humanidad fundamenté o explicé la existencia de la mora-
lidad de diferentes maneras; lo que las culturas han establecido como garantia de la
estructura, la estabilidad y la naturaleza de sus sistemas axiolégicos, es decir, de las
escalas de valores que las rigen y de su aplicacién, no ha sido siempre lo mismo.
Un grupo de respuestas —tal vez las més antiguas- provienen del ambito religioso o
teoldgico antes que filoséfico. En escritos como la Biblia, por ejemplo, la moralidad
es posible porque Dios existe y garantiza que quienes acttien de la manera prescripta
recibirdn premios o salvacién, mientras que quienes no sigan dichas prescripciones
recibirdn lo contrario. Es en realidad una respuesta que coloca el fundamento fuera
del hombre mismo, no como la que diera Sicrates, por ejemplo, para quien el hom-
bre injusto, con su injusticia misma, se causa un mal a si mismo, ya que en su opinién
no hay ser humano que pueda vivir tranquilo si ha comentido un acto contrario a la
moral. De este modo, no postula una entidad exterior al hombre mismo para casti-
gar o premiar su actitud, sino que estos premios y castigos forman parte del hom-
bres mismo.

Este camino que fue comenzado por Sécrates recibi6 una reafirmacién y a la vez un
cambio de perspectiva en la modernidad, gracias a la manera de plantearlo de I.
Kant. Para él, la ley que rige al hombre y que determina el deber y lo prohibido, esta
en el hombre mismo. No hay necesidad de una autoridad exterior —como podria ser
un Dios- que los dictamine, pero a-pesar de ello, tampoco es una ley que existe sim-
plemente en un hombre particular. Se trata, en cambio, de una ley universal y tras-
cendente que le pertenece en tanto es un ser racional, es decir, una ley que rige a g
todos los hombres y que existe independientemente de ellos, siendo superlor acual-
quier inclinacién particular que lo lleve a hacer algo o a dejar de hacerlo. El origen de 5
la moralidad queda establecido para él a partir de la existencia de formas trascen-.§ $
dentales a las que se atiene la voluntad, y a las que se accede gracias a laracionalidad §
que nos determina como humanos.
En el extremo opuesto a este encontramos a un filésofo contempordneo que negd g
toda posibilidad de fundamentacién moral fuera de la invencién humana. Se trata g
de Frederic Nietzsche, quien pensé que la moralidad es una fdbula inventada por los &
hombres débiles para defenderse de los fuertes, enmascarandose detras de la valo-
res como la piedad y misericordia. El filésofo aleman hablé de una ‘moral del reba-

gratuit

tribu

Materi

101



Capitulo III

DIJO UN FILOSOFO...

"Pero esta constatacién amarga, esta pru-
dencia de calidad muy inferior que po-
see incluso el insecto (que, en caso de un
gran peligro, se hace el muerto para no
hacer ‘demasiado’), gracias a este falso
sistema de moneda, a este engafio pro-
pio de la impotencia, tomé los exteriores
pomposos de la virtud que sabe esperar,
que renuncia y que se aguanta, como si
la debilidad misma del débil —es decir, si
esencia, su actividad, toda su realidad
linica, inevitable e indeleble- fuese un
acto deliberado, algo de la voluntad, de
eleccién, un acto de mérito."

F. Nietzsche, Genealogia de la moral, Siglo
XIX.

;QUE SIGNIFICA...?

El Dilema es el nombre apli-
cado a una forma de silogis-
mo con dos cuernos o dos filos. Una
aporia, en cambio, es un argumento sin
salida, sin camino; por eso se aplica
generalmente a las cosas dificiles de
resolver.

fio’, segtin la cual todos los hombres siguen en
grupo y acriticamente lo que alguna autoridad
ha determinado —como puede ser el caso de la
Iglesia, por ejemplo- para disfrazar su impo-
tencia y falta de fuerza en nombre de la vir-
tud. De este modo, pueden facilmente defen-
derse de los realmente poderosos, que para
Nietzsche son los hombres mds afianzados a su
instinto, intentando provocar su sentimiento de
culpa. No hay entonces, para él, ningtin funda-
mento de la moralidad fuera de la debilidad de
los hombres.

Los dilemas éticos

Félix Pereyra renové su documento de identi-
dad vy, al hacerlo, le preguntaron si queria do-
nar sus o6rganos al morir. Habia escuchado las
campafias publicitarias, pero nunca se habia
preguntado qué hacer en caso de tener que op-
tar como ahora. El dilema que se le presenté
fue si debia aceptar ser donante o no. Para deci-
dirlo tuvo que pensar razones convincentes. Los
argumentos en favor de la donacién eran bas-
tante buenos: podia mejorar la calidad de vida
de otra persona y hasta salvarla; como la vida
humana es algo sumamente valioso, era nece-
sario hacer todolo posible para preservarla; ade-
mds pensaba que, si él o alguno de sus familia-
res necesitaran un transplante, le gustaria en-
contrar algtin donante, y que para esto era pre-
ciso que todos decidiéramos donar nuestros 6r-
ganos. Pero también existian argumentos en
contra: algunas posiciones religiosas insistian
en el hecho de que, si Dios dispuso el fin de la
vida, la ciencia no debia interferir; por otrolado,
sentia el temor de que, con el afan de salvar a
alguien, apresuraran su muerte. ;Cémo hacer
para decidir, habiendo argumentos tan
disimiles? Buscé informacién: fue a la entidad
que nuclea los transplantes, pidié estadisticas
de donantes y donados, hablé con gente que
habia recibido érganos y con sus familiares, y
consulté también con médicos que los practi-

102




La ética

can. Ahora, sélo le restaba pensar y deliberar lo que parecfa mejor a su conciencia
moral. Finalmente, emitié un juicio moral, es decir, declaré lo que le parecia bien y
debia hacer, y lo hizo.

Un dilema es una forma de razonamiento que tiene en su conclusién una proposi-
cién disyuntiva, es decir, del tipo pasa esto o pasa aquello. En un sentido general, se
llama dilema a dos tesis opuestas entre las cuales es necesario decidir. Concretamen-
te, un dilema ético se da al menos entre dos posibles hechos, y el sujeto tiene que
elegir lo que derivara en una accién.

Son tantos los factores que intervienen en la resolucién de un dilema que muchas
veces asistimos a debates y discusiones sobre la mejor manera de dirimirlo. Por eso
tiene sentido que te preguntemos ;qué hubieras decidido vos en el lugar de Félix?

DIJO UN FILOSOFO...

"La fundamentacién ‘deontolégica’ es el desarrollo sistematico de una actitud que, a grandes rasgos,
suele darse también en el nivel de la ‘reflexién moral’, a saber, la actitud de quien dice, o piensa o
siente que tal o cual linea de accién ha de seguirse por cuestion de principios. Al margen de que se
indique o no cudles son esos principios, ello debe —y suele- sostenerse sin pretensiones estrictamente
filoséficas. Es una actitud moral basada en la conviccion de que el tinico criterio valido para el obrar
moral se encuentra en la dignidad humana y en la justicia. Ser ‘inmoral” resulta casi equivalente a ser
‘injusto”. Importa pues saber que se ha obrado con justicia, y, en todo caso, ‘con buena intencién’, al
margen de las consecuencias efectivas que se deriven de ese obrar.

(...) La fundamentacién ‘teleoldgica” o ‘consecuencialista” representa también el desarrollo sistema-
tico de un tipo de actitud moral, consistente en otorgar mayor importancia a las consecuencias (efec-
tivas o previsibles) que a los ‘principios’. Estos son ‘respetables” sélo en la medida en que su respeto
u observancia no acarree ‘malas consecuencias’.

(...) El deontologismo y el consecuencialismo suelen formularse también, respectivamente, y siguiendo
sobre todo el criterio de Max Weber, como ‘ética de la conviccién” y “ética de la responsabilidad”. Lo
caracteristico del planteamiento de Weber al hacer esta distincién es que las considera como dos
posiciones absolutamente inconciliables.”

R. Maliandi, Etica: conceptos y problemas, Siglo XX.

?




Capitulo III

, . Dicen los diarios ...

En el Colegio Nacional de Buenos Aires

Los padres de los alumnos protestaron,
pero el rector ratific6 las sanciones

Defienden a sus hijos, que quedaron libres por dar la vuelta olimpica pese a estar prohibida

«No soy un represor y lamento profundamente haber tenido que aplicar esta sancién», dijo el rector del
Colegio Nacional de Buenos Aires, Horacio Sanguinetti, al justificar la medida por la cual quedaron
libres 85 alumnos que participaron de una vuelta olimpica el 13 de julio dltimo.

Sanguinetti recordé que lo dispuesto estaba contemplado en la resolucién 664, que prohibe la realiza-
cidén de las «vueltas olimpicas» en ese colegio. La norma fue avalada ayer por el Consejo Superior de la
Universidad de Buenos Aires, que la extendié a sus otros dos colegios, el Pellegrini y el ILSE.

Pero una opinién opuesta sustentaban los padres de los chicos castigados, que ayer se reunieron frente
al establecimiento, apoyada en el criterio general de que la sancién resulta excesiva y, que antes de
adoptarla, Sanguinetti debié haber tenido una reunién de consulta con ellos.

«La severidad de la sancién es un despropésito. El rector estd cargando un problema de cuarenta afios
sobre las espaldas de nuestros hijos. Nunca hubo una sancién de este tipo», dijo Guillermo, cuya hija
esta entre los alumnos que quedaron libres. Afiadié que ante el pedido de una reunién con caracter de
«urgente», que 65 padres presentaron por escrito a comienzos de este mes, Sanguinetti contesté ante-
ayer que ese encuentro tendria lugar sélo el préximo martes, «por razones de agenda».

«Vamos a pedirle al rector que reconsidere la sancion. Si no lo hace, tomaremos medidas que antes
deberan ser consensuadas por todos los padres», amenazé Guillermo, que no quiso dar su apellido.
La misma opinién, con leves variantes, sostuvieron ayer otros diez padres en distintos medios. Ninguno
escuchd a Martin, uno de los alumnos que deberén rendir trece materias en diciembre: todos ellos sa-
bian que si daban la vuelta olimpica quedarian libres, ya que Sanguinetti habia dictado una resolucién
terminante en ese sentido. Sin embargo, los padres siguieron quejandose por la sancién a sus hijos,
aunque esto significara defender el no cumplimiento de las normas.

Por ejemplo, Emilio Ferndndez, padre de un alumno sancionado, se quej6 por «la diferencia de rigor con
otras «vueltas olimpicas» que hay en este pais, alegre e impunemente celebradas por quienes lo condu-
cen». Sin embargo, hizo notar que «éste es un excelente colegio, al que le he confiado mis tres hijos, y
considero al rector una buena persona».

Al lado, la madre de otra de las alumnas amonestadas, que dijo llamarse Marta, aseguré que estaba
«muy enojada con el rector por el tratamiento que le dio a la difusién de la sancién. Debié comunicérse-
la a los alumnos antes que a los medios». Ademads, consideré que Sanguinetti se estd comportando en
«forma ilégica y arbitraria. Cerré el colegio durante tres dias y no dejé que los alumnos lo limpiaran».
«Yo no voy a tolerar que a mi hijo lo traten de fascista y lo sancionen de esta manera. Vamos a presentar
un recurso de amparo», dijo casi a los gritos Miguel, padre de otro de los estudiantes amonestados.
Ademads, agregé: «Siempre que el rector sacé una resolucién de este tipo, nos lo notificé mediante un
comunicado que debimos firmar. Pero esta vez no lo hizo, sélo pegé una copia de la resolucién en la
cartelera del colegio». Vale aclarar que por alli pasan todos los alumnos al entrar en el colegio. En su
defensa, Sanguinetti dijo que, en cuanto a la forma de comunicar la sancién, se limité a decir que habia
sido informada a los alumnos para que la transmitieran a sus padres. «;Cudl es el problema de que
algunos de ellos se hayan enterado a través de los medios?», preguntd. «Si los medios lo difunden antes,
es cosa de los medios», sentencid. '

De normas y transgresiones

(Por qué 85 alumnos no pueden festejar a sus anchas su inminente egreso del colegio que supuestamen-
te los vio crecer y madurar a lo largo de cinco intensos afios? ;Qué horrible sistema represivo pretende
impedirles que tiren petardos y enchastren con témperas y aerosoles las paredes y los pisos del venera-
ble establecimiento en el que aprendieron teoremas, nombres de batallas, ordenamientos sintécticos,
férmulas quimicas y tantas otras cosas de dudosa perdurabilidad en la memoria? '

104




La ética

:Que monstruoso rector les cierra el camino a la legitima expansién de su espiritu juvenil, insuflado de
esa sana agresividad que toda persona necesita desparramar a manos llenas, salvo que se trate de un ser
apocado, represivo y enfermo? ;Qué mentes autoritarias intentan evitar que un pufado de jévenes
vuelque su natural sed de violencia sobre algo tan initil como un edificio? ; Acaso hubieran preferido
que agredieran a seres humanos?

:Cémo festejar algo sin una cuota razonable de violencia? ;Cémo acceder a la madurez sin dejar en el
camino algin rastro de barbarie? ;Qué idea tienen los rectores y los educadores de la vida? ;No saben
que toda cultura tiene sus tradiciones y sus ritos? ;No han visto alguna vez por televisién lo que un
equipo de rugby neozelandés es capaz de hacer cuando se trata de hurgar en sus raices atdvicas?
Antes de que llegue la semana préxima, el rector Horacio Sanguinetti debera encontrar una respuesta a
todos estos interrogantes. De lo contrario, los padres de los 85 jévenes del Colegio Nacional de Buenos
Aires en trance de perder su condicién de alumnos regulares se lo llevaran por delante.

El rector dispone de una sola carta de triunfo: consiste en exhibirles la resolucién 664, que prohibié
expresamente, con la debida antelacién, la realizacion de vueltas olimpicas en el colegio. No parece una
carta demasiado fuerte. Las normas —ya se sabe— fueron hechas para ser violadas. ;O no?

Los graduados apoyan la medida

El episodio de la sancién a los alumnos que dieron la agitada vuelta olimpica suscité la reaccién de
diversas personalidades, figuras del mundo de la politica, el periodismo y el espectaculo, todos ellos ex
alumnos del Nacional Buenos Aires.

«La sancién me sorprende, porque esos chicos han pasado cinco o seis afios en el Nacional Buenos Aires.
Si en ese tiempo el colegio no fue capaz de ensefiar ideas normativas, las que deberian ser sancionadas
son las autoridades, porque son ellas las que han fracaso, y no los estudiantes», dijo a La Nacién Martin
Caparrés, escritor y periodista de la revista Veintidds.

A pesar de criticar a las autoridades, Caparrés no justificé la vuelta olimpica ni, menos atin, sus arreba-
tos. «Yo cursé durante la dictadura militar y me recibi en el '73. Cuando di la vuelta olimpica era una
forma de revancha contra la represién y la sumisién de seis afios de colegio. No sé si tiene o no sentido
darla ahora», agregé.

Por su parte, el actor Diego Peretti, uno de los protagonistas del programa televisivo «Campeones»,
justifica la sancién si los protagonistas tenian conciencia de sus consecuencias. «No sé si los alumnos
conocian las sanciones a las que se enfrentaban si hacian la vuelta olimpica. Si Sanguinetti se los advir-
ti, entonces calavera no chilla. La vuelta olimpica no es mala en si misma, siempre y cuando no se
hagan dafios», dijo Peretti.

Capricho de nifios bien

Para el periodista Horacio Verbitsky, de Pigina /12, los estudiantes tienen su sancién bien merecida, sin
atenuantes. «Estoy totalmente de acuerdo con la decisién del rector de sancionar a los estudiantes. La
vuelta olimpica es un capricho de los nifios bien, que desaprensivamente rompen, dafian y pintan bie-
nes publicos. Me parece imperdonable que en un momento de penurias del pais, chicos que tienen el
privilegio de estudiar se entreguen a este tipo de actitud.»

Por el lado de la politica, el ministro del Interior, Carlos Corach, respaldé sin reservas la medida de
Sanguinetti. «Estoy de acuerdo con las sanciones. No hay derecho a dafiar el lugar donde uno cursé sus
estudios. En mis afios de estudiante también habia festejos, pero no se rompia, se dafiaba ni se ensuciaba
el colegio.

También manifesté su apoyo total al rector del Buenos Aires el periodista Mario Mactas, para quien los
estudiantes ya deberian estar en sus casas. «La sancién ha sido justa, incluso benigna, porque los alum-
nos debieron ser expulsados. El Nacional Buenos Aires es uno de los mejores colegios del mundo hispa-
no; si dejase pasar esto, perderia mucho prestigio», dijo el conductor del programa «A la vuelta», de
Radio Continental. .
«Cuando dan la vuelta olimpica se sienten hombres que se llevan todo por delante. Pero cuando se los
castiga justamente, se refugian con la complicidad de los padres en la dictadura de la adolescencia. Y los
padres no tienen el menor espiritu de critica, porque defienden a sus hijos como si fueran victimas
inocentes.

LANACION, 12 de Agosto 1999

105




Capitulo III

Los problemas éticos y los dilemas de nuestra época

Como ya hemos dicho, la nuestra es la época de la posmodernidad. Los valores mo-
dernos, las utopias, las ideologias, ya no nos sirven para vivir en este mundo
globalizado, descreido, individualista y seducido por las apariencias y el zapping; en
sintesis, la época light en la que el hombre light participa de una cultura light. Y no nos
referimos sélo a las dietas bajas en calorias, sino a una transformacién de los hom-
bres, de la sociedad y de la cultura en portadores de un pensamiento quebradizo,
permisivo, descomprometido, sin peso.
Lo light lleva implicito un verdadero mensaje: todo es ligero, suave, descafeinado,
liviano, aéreo, débil, y todo tiene bajo contenido caldrico; podriamos decir que esta-
mos ante el retrato de un nuevo tipo humano cuyo lema es tomarlo todo sin calorias.
(E. Rojas, EI hombre light, 2000).
“Todo vale”, “todo depende”, “todo bien”, son expresiones que usamos y ofmos
constantemente y que nos muestran un vacio moral que se materializa en conviccio-
nes sin firmeza y relativismo.
¢Cémo hemos llegado a todo esto? Durante la modernidad el iluminismo (represen-
tado por I. Kant), el romanticismo (tal como se lee en W. Hegel), el positivismo (que
sistematiza A. Comte) y el marxismo (formulado por C. Marx) son expresiones ideo-
légicas que portan las principales convicciones de su época. Ellos postulan que:
1) la racionalidad y el progreso histérico llevan al hombre a un creciente desarrollo
de su libertad;
2) la ciencia y la industria proporcionaran bienestar para toda la humanidad;
3) la lucha de los trabajadores nos llevara a una sociedad sin clases.
El filésofo Lyotard dice que estas tres ideas fueron grandes relatos o utopias en los que
tenia confianza la modernidad. Cuando el paso del tiempo demostré que la razén no
nos hace mas libres, que la ciencia no nos hace mas felices y que las diferencias socia-
les -lejos de superarse—- se agudizan, las utopias murieron y, con esa muerte vino la
muerte de estos proyectos de la modernidad o grandes relatos. Se llama posmodernidad
al momento histérico actual, y sus caracteristicas principales se derivan de la desilu-
sién de los ideales modernos. Por eso hoy se dice que no hay valores, que no hay
proyectos a largo plazo, que todo tiene que ser ya, se privilegia lo efimero, etcétera.
En este panorama, la ciencia y la tecnologia avanzan en sus descubrimientos y con-
tribuyen al gran cambio de la humanidad. Y, contrariamente a lo que pueda captarse
a primera vista, la ética estd muy comprometida con esta nueva etapa de la ciencia.
Ya antiguamente lo estaba frente a preguntas como ;deben realizarse abortos, o el bebe
al que se priva de vida es ya un ser humano desde el momento de su concepcion, y el aborto es,
entonces, un asesinato?, ;estd bien que los médicos practiquen la eutanasia o deben defender
la vida a toda costa?, ;qué hacer cuando un paciente se niega a recibir una transfusion porque
sus creencias religiosas se lo prohiben, pero corre riesgo su vida en ello?, ;qué responsabilidad
le cabe a quien descubrid los poderes de la desintegracion atomica, que luego fue utilizada
para fabricar la bomba? Como se ve, la ciencia no es tan aséptica o ingenua frente a
estos profundos y dificiles problemas éticos.
Ademas de todo esto, en esta época presenciamos otra serie de revoluciones cientifi-

106




La ética

cas que traerdn una nueva ola de conflictos y dilemas éticos. La-manipulacién gené-
tica, es decir, la posibilidad de seleccionar, agregar o quitar genes en un organismo
para formar otros iguales o diferentes, es uno de los descubrimientos mads revolucio-
nario a los que asistimos. Permitird saber desde el nacimiento de cada ser humano -
o incluso antes— a qué enfermedades serd propenso (si a un cdncer o a una patologia
cardiaca), qué problemas psicolégicos lo afectardn mds facilmente (incluso depre-
sién o esquizofrenia), o cudles serdn las tendencias de su personalidad. Ni que ha-
blar de las caracteristicas fisicas que podran seleccionarse a pedido de los padres
(color de ojos, altura, contextura fisica, etc.). Todo esto que en otra época, no hace
mucho, nos hubiera parecido una novela de ciencia ficcién, ahora forma parte de
nuestra realidad. El problema principal que se avecina es que la discriminacién y la
marginalidad pueden agudizarse si este saber se pone sdlo al servicio de quienes
poseen el poder. Quienes nos den empleo, por ejemplo, serdn quienes podran verse
tentados mas facilmente a juzgar al posible empleado por lo que indica su mapa
genético y no por sus cualidades laborales.

Pero todavia mds grave parece la posibilidad de poder crear vida humana sin la
unién de dos seres, ya que la concepcién puede realizarse con los genes de una mis-
ma persona. Esto que tanto ha dado que hablar por el caso de la oveja Dolly es lo que
se llama clonacién. Por el momento, estos experimentos sélo se han permitido en
animales y se ha prohibido la clonacién humana. ;Qué consecuencias puede tener la
aplicacién de esta manipulacién en los seres humanos? ;Qué diferencia te parece
que hay entre clonar animales y seres humanos? Las respuestas no son féciles. De
todos modos, aunque éste es todavia un campo prematuro, debemos empezar a pen-
sar estos problemas que, como dijimos, comienzan una nueva serie de la ciencia
actual.

Veamos algunos aspectos polémicos del problema en el texto que siguiente.

' Dicen los diarios ...

CIENCIA: POLEMICA POR LA DECISION DE LA CAMARA DE LOS LORES
Gran Bretana: clonaran embriones humanos

El método consiste en tomar células para generar un tipo de embrién de no mdas de 14 dias - Servirfa para
tratar varias enfermedades - La ley se aprobé tras un debate de méds de 8 horas

La Cémara de los Lores de Gran Bretafia dio ayer «luz verde» a la clonacién terapéutica. El método aprobado
consiste en tomar células de un paciente para después generar un tipo de embrién de no mas de 14 dfas. Asf,
este embridn serd la fuente de células supuestamente reparadoras -llamadas células madre- para tratar en-
fermedades como la diabetes o el mal de Alzheimer, entre otras.

La Cdmara alta aprob6 también la creacién de una comisién parlamentaria para que examine en profundidad
las implicaciones del uso de células madre para la investigacién cientifica de tratamientos contra enfermeda-
des degenerativas.

Mientras en las calles cercanas hubo manifestantes en contra de la clonacion, la Cdmara de los Lores rechazd
una enmienda para retrasar la propuesta de modificacién de la ley vigente desde 1990 con el fin de estudiar
mads a fondo las consecuencias de la clonacién terapéutica.

Ese pedido fue presentado por lord Alton, de Liverpool, quien advirtié que las cuestiones éticas que esto
levanta no pueden ser tomadas a la ligera» al considerar que «no hay nada de terapéutico en este procedi-
miento para obtener embriones humanos».

107




Capitulo III

Segfin lord Alton, desde 1990 se han destruido entre 300.000 y medio
millén de embriones humanos en experimentos que prometian «curas
milagrosas para 4.000 enfermedades hereditarias». Alton estimé: «Lo
que esta claro es que no estamos preparados adecuadamente para vo-
tar hoy sobre estas regulaciones y que el proceso ético y politico que
utilizamos para decidir estos asuntos no es apropiado».

Varios cientificos se oponian al retraso en enmendar la ley de 1990,
aduciendo que esto perjudicaria a personas que padecen enfermeda-
des como el Parkinson y que podrian verse beneficiadas si se experi-
menta con embriones humanos. Desde una perspectiva distintaala de
lord Alton, otro lord defendi6 la propuesta del gobierno laborista, al
pedir a la Camara que tuviese en cuenta los millones de personas afec-
tadas por enfermedades congénitas y degenerativas. «La ciencia ha
dejado en claro que esta investigacidn tiene el potencial de aportar las
respuestas a estos males», dijo lord Hunt.

La mezcla de células adultas humanas con évulos de alguna especie animal no debera ser permitida, como
tampoco se autorizara el uso de la clonacién para tener un hijo, una modalidad que seguira siendo ilegal. La
clonacién terapéutica, segun los cientificos, podria acabar con el rechazo del organismo al trasplante de érga-
nos ajenos para tratar enfermedades.

Dicen que podrian obtener el clon de una persona este afio

Un clon humano podria llegar a nacer muy pronto, incluso este afio, segtin un articulo que el periodista Brian
Alexander escribi6 en el tltimo ndmero de la revista estadounidense Wired. La nota cuenta que un cientifico
experto en biologfa celular —al que no se identifica- reconoce que clonar a un ser humano seria algo sencillo.
“Esto es lo mds facil que usted puede hacer. Toma el maldito nticleo y lo pone dentro de un ¢vulo sin ntcleo,
y reza a Dios para que algo suceda. Luego lo coloca dentro de la madre subrogante (la que lleva adelante el
embarazo) y espere. La cosa mas facil que podemos hacer ahora, créame, es un clon humano", dijo el cientifi-
co, quien terminé su posdoctorado en 1990.

Segun el articulo de Wired, el cientifico es llamado "El creador". No desea ser identificado porque per-
tenece a una prestigiosa universidad y seria despedido si revela sus planes de clonar humanos. El
retine todas las herramientas: un conocimiento avanzado en biologia celular y la habilidad para culti-
var células. Y ya tiene un cliente.

Un hombre de negocios que vive en Europa del Este perdi6 a su hijo: una enfermedad terminé con su vida
hace un afio. Pero, segtin se cuenta en la revista Wired, el hombre tomé muestras de tejidos del cuerpo de su
hijo. Después se comunicd con cientificos que han clonado animales y puso las muestras en nitrégeno liquido
y en bloques de parafina.

El hombre entro en contacto con "El creador”. El periodista de Wired conté que "El cliente" tampoco quiere
revelar sunombre, pero le confirmé: "Si, hay un plan. Nosotros vamos a proceder. Intentamos llevarlo adelan-
te. Literalmente, tendremos a nuestro hijo de vuelta”.

El plan de "El creador" y de su "cliente” consistird en que volarén a un laboratorio de fertilizacién in vitro que
estd en una de las mas grandes ciudades de Asia, en un pais sin prohibicién legal contra la clonacién repro-
ductiva de humanos.

El director de la clinica esta entrenado en el manejo de 6vulos humanos y las manipulaciones con fertilizaciones
in vitro que, de algiin modo, son un método de reproduccién asistida cercano a la clonacién.

El proceso empezaria por tomar los niicleos de 6vulos provenientes de mujeres donantes. Luego, las células
del hijo de "El cliente" se implantarian en los 6vulos. Ambos se fusionarian. Los embriones que resulten de la
fusién serdn implantados en 5 6 10 madres subrogantes.

El emprendimiento del cientifico ocurre en un momento especial, en el que se da una convergencia entre
gente a favor de la clonacién, la caida de ciertos tabties y la marcha inexorable de la ciencia, segtin Wired. Ya
se ha conseguido clonar vacas, ratones y ovejas —la famosa Dolly—a partir de animales adultos. "La clonacién
humana podria ser hecha mafiana", acepté Alan Trounson, un experto australiano en clonacién de animales.
Pero "El Creador" no estéa solo. Una secta de Quebec, Canadd, también expresé que quiere clonar personas,
con un proyecto que llamé "Clonaid". Y ademds hay gente que, por lo bajo, también pide el servicio de la
clonacién. A un cientifico de la Universidad de Hawaii, que trabajé con ratones, una pareja le pidi6 que
clonase a su hijo joven que murié en un accidente automovilistico. Y una nena con cancer también lo llamé
por teléfono para hacerle un pedido similar.

108




La ética

Mientras varios lideres religiosos se manifestaron en contra de la clonacién, ya se estd desarrollando una
infraestructura para llevarla a cabo. Una empresa de San Marcos, en California, Canine Cryobank, esta guar-
dando células humanas para clonaciones futuras y otra en Australia, llamada Southern Cross Genetics, tam-
bién planea hacer clonacién de érganos.Vacio legal en la Argentina

Vacio legal en la Argentina

Poco después de que en febrero de 1997 se dio a conocer el nacimiento de la oveja Dolly —el primer mamifero
clon obtenido a partir de una célula de un animal adulto-, el gobierno de Carlos Menem fijé su posicién sobre
el tema. Por decreto, el entonces presidente prohibié los experimentos de clonacién reproductiva de seres
humanos.

Pero con respecto al uso de la clonacion con fines terapéuticos no hubo prohibicién ni aprobacién explicita en
el pais. El experto en biotecnologia del Conicet y la UBA Lino Barafiao sefial6 a Clarin que "no esta prohibida
la clonacién terapéutica usando embriones humanos, por lo cual estaria permitido realizarla". Barafiao dijo
que la situacién seria la misma que ocurre con las técnicas de reproduccién asistida —como la fertilizacién in
vitro— que hoy se practican pero no estdn normativizadas por una ley nacional. "Hay un vacio legal en este
tema", advirtié.

Respuestas a interrogantes basicos

:Qué es clonar?

Es tomar el material genético de un organismo para obtener otro idéntico, que serd el clon. A través de la
clonacién, no hay una unién de 6vulos con espermatozoides.

(En qué consiste la clonacién terapéutica?

Los cientificos piensan tomar el material genético de una célula de un paciente para después fusionarlo con
un 6vulo. Esto daria lugar a un embrién que llaman “sintético”. A este embrién se le extraerian las células
madre, que serfan controladas para desarrollarse en una funcién determinada. Ellas se implantarian en el
paciente donante del material genético. Por ejemplo, las células obtenidas por clonacién se manipularfan para
ser convertidas en células nerviosas y asi tratar una enfermedad como el mal de Alzheimer.

;Por qué puede ser necesaria la clonacion terapéutica?

Para los cientificos que la aprueban, este proceso garantiza una total compatibilidad entre el paciente con
alguna enfermedad y la célula que seria implantada y que le serviria para curarse. Mas alld de que se obten-
gan a través de la clonacién o por cultivo, investigadores de los Institutos Nacionales de Salud de los Estados
Unidos afirmaron en un informe que las células madre tienen el potencial necesario para revolucionar la
préctica de la medicina y mejorar la calidad y la extensién de la vida.

;Qué enfermedades se podrian tratar por medio de la clonacién terapéutica?

Si bien todavia no hay evidencias comprobadas, se estima que las células madre obtenidas del “embrién
sintético” se utilizarian para tratar la diabetes, el mal de Parkinson y el de Alzheimer, la fibrosis quistica, la
esclerosis muiltiple, accidentes cerebrovasculares, algunos tipos de cancer, leucemia, artritis reumatoidea y
algunas enfermedades cardiovasculares.

¢(La clonacién es la inica manera de obtener las células madre embrionarias?

No, se estima que éstas podrian ser extraidas de embriones y serian sometidas a cultivos especiales. Aunque
en este ultimo caso, los embriones no tendrian una total compatibilidad con la persona que necesita un trata-
miento medicinal.

© Clarin, 23 de enero de 2001

Actividades para el alumno

1) .¢Cuél te parece que es la posicién que deberia tomar la ciencia sobre este problema ético?

2) Investiga qué posicién toma la ONU, la Iglesia Catdlica, los médicos, los psmélogos y OMS
sobre la manipulacion genética.

3) Realiza una encuesta entre tus amigos y familiares para averiguar cual es el conommlento que
ellos tienen sobre el tema y sobre las consecuencias somales y culturales que pueden tener
estos avances cientificos.

4) Realiza un argumento en favor oencontrade la mampu|ac|én genétlca Orgamza un debate con
tus comparieros.

109




Capitulo III

Etica y politica
En tanto la ética es un campo de estudio intimamente relacionado con lo social,
muchas veces es dificil marcar un limite neto con lo politico. Ambos tienen que ver
con las relaciones intersubjetivas y con un &mbito humano en el cual la presencia de
otro hombre es fundamental. En rigor, como Aristételes ha sefialado, toda reflexién
ética termina necesariamente en una reflexién politica, y viceverda. Sin embargo, es
posible determinar una diferencia de objetivos de cada una, ya que mientras que la
politica tiene su particuparidad en lo concerniente a la organizacién de la vida colec-
tiva de los hombres, lo moral remite a la determinacién del bien y del mal y de los
principios que juegan en el fuero humano intimo; la politica se ocupa de lo relativo
al comportamiento humano en tanto que pasa por las instituciones colectivas y no
s6lo de un comportamiento individual, como es el caso de la ética.
En este sentido se puede hablar dela filosoffa politica, que es el &mbito de la filosofia
que se ocupa especificamente del anélisis de los sistemas politicos y de la legitimi-
dad de la manera en que se llevan a la practica, de la reflexién sobre la implantacién
de lajusticia y la obligatoriedad de las leyes, por ejemplo, todas estas cuestiones que
exceden la ética.
Los planteos que estdn entre la ética y la politica ya se presentaban en la antigliedad.
En escritos como la Repiiblica de Platén encontramos el esfuerzo del filésofo por
trazar un paralelo perfecto entre lo relativo a la vida moral y la vida politica, defi-
niendo un cierto tipo de agente moral que determinard el perfil de la sociedad que
integre. Esto ha dado lugar a la reflexién sobre las diferentes modalidades de gobier-
no —desde la realeza hasta la tirania, pasando por la timocracia, la oligarqufa y la
democracia- y de la naturaleza de vida que es propia de cada una.
Avanzando en la historia, uno de los problemas que més ha preocupado a la filosoffa
politica en la modernidad es tal vez el del llamado “pacto social’, ya que él concentra
la esencia de lo politico. Rousseau, por ejemplo, ha desarrollado la idea de que este
pacto social consiste en que los individuos se den un representante y que este repre-
sentante encarne la voluntad colectiva. El serd el encargado de asegurar la protec-
cién necesaria a cada individuo que forme parte del estado -y que participe, por
tanto, del pacto-, bajo la condicién de que
fuos Fffgc%g@?gf%gtuﬁ%%% 3'3%*“59'\%05 L% ninglnindividuo haga justicta por s mis-
s mo. En los momentos de crisis social y
politica, en los que este pacto se ve debi-
litado, es facil ver como los ciudadanos
tienen una natural tendencia a volver a
recuperar su poder de autodefensa y ha-
cer justicia por si mismos. Esta forma de
concebir la sociedad se relaciona obvia-
mente en una manera de concebir al hom-
bre, razén por la cual hemos visto cémo
lo concebfan algunos contractualistas.

| NO, PARA FIRMARLOS

110




La ética

Problemas / Paradojas

- (Podemos escapar de la moral? ;Hay algo que sea realmente amoral?

- (Hay sistemas morales mejores y peores? Si ese fuera el caso, jcémo seria posible
establecer su jerarquia?

- Si toda moral se hace a partir de sujetos, ;cémo es posible llegar a una instancia de
objetividad? '

- (Puede haber una moral de inmoralidad? ;Una ‘anti-moral’ no es ella misma mo-
ral?

- (Puede existir una moral que no tome en cuenta el respeto y la tolerancia, y basada
en principios totalmente egoistas?

DIJO UN FILOSOFO...

"Si entonces se separa del pacto social lo que no estd en su esencia, se descubrird que se reduce a los
términos siguientes: “cada uno de nosotros pone en comtin su persona y todo su poder bajo la supre-

ma direccion de la voluntad general; y recibimos en cuerpo cada miembro como parte indivisible del
todo. ]
Inmediatamente, en lugar de la persona particular de cada contratante, este acto de asociacién produce |
un cuerpo moral y colectivo compuesto por tantos miembros como la asamblea tiene de voces, la cual de

este mismo acto recibe su unidad, su ‘yo’ comtin, su vida y su voluntad. Esta persona publica que se
forma también por la unién de todos los otros tomaba antes el nombre de ‘ciudad’, y ahora toma el de
‘republica’ o de ‘cuerpo politico’ que es llamado por sus miembros ‘estado’ cuando es pasivo, ‘soberano’
cuando es activo, y ‘potencia’ al compararlo con otros similares. Respecto de sus asociados, ellos toman
colectivamente el nombre de ‘pueblo’, y se llaman en particular ‘ciudadanos’ como participantes de

una autoridad soberana, y ‘sujetos’ como sometidos a las leyes del estado.”

J.J. Rousseau, Del contrato social, Siglo XVIII.

Material de distribucion gratuita

111




Capitulo III

AASWPUTFBNMC
RDDENGZVALOR
XAUTONOMI AFH
FPMI EPYEMDBM
OSOCTDSAPI WP
RCRANETPELDT
MMAUEOVNREKK
AALLGNIFAMUJS
LUXEATWTTALFP
CDRIAIVBI1OIB
MVGTMCSPVVBZC
HY TUOASAOUJHA

5) a.Lee el siguiente caso con mucha atencién:

Julio Borgo era un joven de 35 afios que estaba casado y tenia un hijo de 3 afios. Su pequério
enfermd y necesilaba ser operado, pero el servicio soc:al que tenfa no cubria el gasto que
ocasionaba la operacion.
Julio trabajaba en una empresa multinacional y tenia un cargo de relativa responsabilidad en el
Departamento de Tesoreria. Solicité un préstamo a su empresa pero le fue negado, argumen-
tando que era un tiempo dificil y que las ventas habian bajado.
Su esposa era vendedora en un negocto ¥ su sueldo era muy pequefio. No habia otros ingre-
sos en la familia.
El gerente de Tesoreria renunc:é asucargoy JU/IO quedé a cargo del Departamento; al poco
tiempo su hijo se agravé y ya no pudo posponerse la operacion.
Se encontraba en la situacién siguiente: la vida de su hijo dependia de la operacién que no
podia realizar por falta de dinero, pero disponia de pleno poder sobre el movimiento bancario
de una seccion importante de su empresa. Sus rendiciones generales del dinero eran mensua-
les. Esto le generaba un dilema dificil de resolver.

b. Determina en qué consiste el dilema que enfrenta Julio Borgo ¢ Qué posibilidades para solu-
cionarlo puedes proponer? _

6) a. Presenta una sntuamén vivida por VoS 0 por algwen conocndo en la cual esté presente un
dilema ético.
b. Analiza cémo se resolveria el problema desde el punto de vista de la ética de Kant.

“IVINYO4 'VIILNOFd
VINIXYW ‘OALLVYHINL ‘VINF'TIA ‘NEIE ‘VOLLE “TVIOW ‘NI ‘VINONOLNY “UOTVA ‘HINADY :send] ap vdos ef op uppnjog ¢

112




CAPITULO IV

Teoria del conocimiento

La definicién del conocimiento: creencia, verdad y fundamentacién

Cuando la filosofia estudia la teoria del conocimiento o gnoseologia —gnoseo: conoci-
miento; logos: estudio—no se ocupa en primer lugar de proposiciones que resultan de
un proceso, sino fundamentalmente, del acto de conocer, es decir, del proceso por el
cual se conoce en términos generales, més alld del tipo de esas proposiciones. La
epistemonogia, en cambio, si se ocupa de estas proposiciones, de la forma que ellas
adquieren y del método para adquirir mas y mejores aseveraciones de este tipo. La
palabra epistemologia deriva también del griego y significa estudio (logos) del conoci-
miento cientifico (episteme). Para los griegos la episteme no era cualquier conocimien-
to sino el Conocimiento con maytsculas, diferente de las opiniones o de cualquier
afirmacién que no estuviera apoyada sobre bases sélidas. Hoy nosotros identifica-
riamos la episteme de la que hablaban los griegos con el conocimiento cientifico; y de
hecho, la epistemologia es la disciplina que estudia las condiciones de produccién y
validacién del conocimiento cientifico.

En el habla cotidiana, sin embargo, usamos la palabra conocimiento con una variedad
muy grande de aplicaciones. Decimos, por ejemplo: Conozco a la abuena de mi amigo
Juan que cocina muy bien, o Conozco la ruta a Mar del Plata o también S¢é calcular la
cantidad necesaria de cemento para construir una pared o Sé jugar al ajedrez, o Conozco la
deduccion del teorema de Pitdgoras y también Sé que dos lineas paralelas no se cruzan
nunca. En todos estos casos ilustramos distintos significados y usos de saber y cono-
cer, pero todas tienen algunas cosas en comun.

El filésofo alemdn Nicolai Hartmann realizé una descripcién del proceso de conoci-
miento, es decir, de los elementos necesarios para que se produzca el conocimiento.
Consideré que se trata de un estado mental y que para que se produzca debe haber
un sujeto cognoscente —el ser humano que conoce—y un objeto cognoscible —que puede
ser conocido—, y que entre ellos debe establecerse una relacién. El sujeto sale de si, se
dirige hacia el objeto, penetra en su esfera para aprehender sus determinaciones, y
finalmente vuelve a si. Es decir, cuando conocemos algo, nos descentramos y por un
momento nos centramos en las cualidades que tiene el objeto. En esta salida simb6-
lica obtenemos una imagen del objeto, una idea o un concepto que reproduce esas
determinaciones que aprehendimos.

113



SUJETO

‘\ imagen

captacion de las
determinaciones
objetivas

regreso a la

OBJETO esfera subjetiva

N\

En esta tarea, el sujeto es modificado por el objeto —puesto que una vez que capté al
objeto ha obtenido un conocimiento que previamente no tenfa—, mientras que el ob-
jeto no padece modificacién alguna. El autor dice también que esta relacién es en
realidad una correlacion —ya que no hay sujeto sin objeto, ni al revés—, y que ambos
son independientes el uno del otro. Cualquiera sea la clase de conocimiento que conci-
bamos, éstos son los elementos que formaran parte del proceso de conocer.
Dijimos que, a pesar de que en todo uso del término conocimiento se presupone esta
relacién que acabamos de describir, las aplicaciones pueden variar de acuerdo con el
objeto que sea aprehendido en cada caso. Asi, si vemos nuevamente los e]emplos
que dimos antes, notaremos que los dos primeros —Conozco a la abuela de mi amigo
Juan'y Conozco la ruta a Mar del Plata— ilustran el llamado conocimiento directo o de
experiencia. En ambos casos se supone que hubo algtin contacto directo entre el que
dice conocer y el objeto material del conocimiento: haber visto a la abuela de fulano,
o haber recorrido el camino hasta Mar del Plata; y éstos son motivos suficientes para
afirmar que los conozco.

Los ejemplos que dimos después —5¢€ calcular cantidad necesaria de cemento para cons-
truir una pared y Sé jugar al ajedrez— involucran otro posible significado de conoci-
miento: la habilidad. Sé hablar ruso o sé cantar la Marsellesa son otras posibles
ejemplificaciones del mismo tipo de estado, que afirma la posesién de una determi-
nada capacidad adquirida con cierta practica. Esto implica, en consecuencia, un pa-
pel un poco més activo del sujeto que conoce. Habitualmente utilizamos en este caso
el verbo saber, y no tanto conocer, ya que el verbo saber tiene un matiz de conocimien-
to practico que lo hace mds especifico.

Por ultimo, nos resta mencionar un tercer significado de conocimiento, que es el que
con mayor frecuencia identificamos con ese nombre (porque es el tipo de saber del
cual estdn compuestas las ciencias) y que ejemplificamos con la frase Conozco el teore-
ma de Pitdgoras o también Sé que dos lineas paralelas no se cruzan nunca. Se trata del
conocimiento proposicional, que estd compuesto de proposiciones descriptivas que
expresan la verdad de un hecho o un estado de cosas. El conocimiento proposicional
no esta basado en el contacto directo entre el sujeto y un objeto material concreto (no
me hace falta haber visto las dos paralelas completas —que es imposible, ademas,
porque son infinitas— para saber que nunca se cruzan) ni en una determinada habili-
dad adquirida. El conocimiento proposicional debe estar fundado sobre un criterio

114




Teoria del conocimiento

objetivo de verdad. Volveremos sobre esta cuestiéon un poco mds adelante.
Ahora bien, no cualquier vinculo de captacién de un objeto por parte del un sujeto
produce como resultado un conocimiento. Para poder decir que lo hay se deben
cumplir dos condiciones. En primer lugar, no hay conocimiento si éste no estd acom-
pafiado de creencia. En lineas generales, podemos definir a la creencia como la supo-
sicién de que un determinado contenido de conciencia es verdadero. Las creencias
pueden sostenerse como conjetura (Creo que este verano va a ser mds frio que el del afio
pasado, Creo que a Julidn le va a encantar la pelicula), como sospecha (Creo que el asesino
es el mayordomo), como probabilidad (Creo que va a venir mi mamd), o como algo de lo
que estamos absolutamente seguros (Creo en Dios).
Sin embargo, por més fuerte que sea mi convicciéon en una determinada creencia, eso
solo no alcanza para afirmar que poseo un conocimiento. Y eso porque la creencia es
un estado psicolégico que puede depender en buena medida de la opinién personal
o incluso del estado de &nimo del que cree (yo puedo sostener firmemente la creen-
cia de que me ird bien en el examen y el profesor puede tener la creencia contraria),
pero el conocimiento tiene la pretension de ser general y védlido para todos, mas alla
de las condiciones particulares en las que se dé. En otras palabras: debe ser verdade-
ro. La verdad es, precisamente, la segunda condicién para que se dé el conocimien-
to. A diferencia de la mera creencia, que no precisa una justificacién objetiva, el co-
‘nocimiento exige la garantia de una fundamentacion que no dependa de criterios tan
poco seguros como la opinién personal o el parecer o un estado de d&nimo. El conoci-
miento debe expresar una verdad que se corresponda con la verdad del hecho o del
estado de cosas que describe.

-

Verdad, coherencia y verificacion

¢Qué significa que un conocimiento es verdadero? Establecimos antes que un conoci-
miento"puede expresarse a través de una proposicién descriptiva que dice algo ver-
dadero. Y decimos que expresa algo verdadero cuando su descripcién de lo que pasa
coincide con lo que pasa. Ahora bien, en esta definicién estamos dando por supuesto
un determinado sentido de verdad: la verdad seria en este caso la correspondencia o
coincidencia entre lo que se dice y el hecho o estado de cosas descripto en el discur-
so. Alfred Tarski, que era epistemélogo (es decir que investigaba las formas en que
las ciencias avanzan, sus métodos y sus supuestos), llamé a esta definicién la concep-
cién semdntica de la verdad. En este marco, la verdad no tiene que ver de antemano
con el conocimiento; es decir, puede haber muchas cosas verdaderas que yo todavia
no conozco o que nadie todavia conoce. Esto equivale a decir que la verdad es 16gi-
camente anterior o independiente del conocimiento, puesto que algo puede ser ver-
dadero mucho antes de que yo compruebe efectivamente que lo es (por ejemplo,
Jupiter ya extistian antes de que Galileo lo descubriera, en 1610). En este sentido, la
palabra verdad queda fuera del marco de la teoria del conocimiento. Por eso los
epistemélogos prefieren hablar de proposiciones verificadas antes que de proposicio-
nes verdaderas: segun este criterio, establecer la verdad de una proposicién consiste
en verificarla, es decir, comprobar que dice algo correcto.

115




Capitulo IV

"DIJO UN FILOSOFO...

"Y para la generalidad del libro [el autor se
refiere a un libro de Herbert de Cherbury,
llamado Sobre la verdad ], sostiene un cami-
no muy diferente del que yo segui. Exami-
na lo que es la verdad y yo nunca dudé de
€50, me parece que es una nocion tan tras-
cendentalmente clara, que es imposible de
ignorar: efectivamente, tenemos los medios
para examinar una balanza antes de servir-
nos de ella, pero no tendriamos nada para
aprender lo que es la verdad, si no la conp-
ciéramos por naturaleza. Pues, ;quérazén
tendriamos para consentir a lo que nos la
ensefiara, si no supiéramos que es verdad,
es decir, si no conocemos la verdad? De este
modo se puede explicar bien quid nominus
[por la palabra] a los que no entienden la
lengua, y decirles que esta palabra verdad,
en su propia definicién, denota la confor-
midad del pensamiento al objeto, pero que,
cuando se la atribuye a las cosas que estan
fuera del pensamiento, significa solamen-
te que las cosas pueden servir de objeto a
pensamientos verdaderos, sean los nues-
tros, sean los de Dios; pero no se puede dar
ninguna definicién légica que ayude a co-
nocer su naturaleza. Y creo lo mismo de
varias otras cosas, que son muy simples y
se conocen naturalmente, como son la fi-
gura, el tamano, el movimiento, el lugar, el
tiempo, etcétera, de suerte que, cuando se
quiere definir estas cosas, se las oscurece y
se las confunde. Pues, por ejemplo, el que
se pasea en una sala, hace comprender mu-
cho mejor qué es el movimiento que el que
dice: est actus entis in potentia prout in
potentia [es el acto de ser en potencia, en
tanto estd en potencia], y asi las otras co-
sas.

El autor toma por regla de sus verdades el
consentimiento universal; como regla de las
mias yo no tomo mas que la luz natural, lo
que conviene con cada cosa: pues todos los
hombres, por tener una misma luz natural,
parece que deben tener también las mismas
nociones; pero es muy dificil, en lo que no
hay casi nadie que usa bien esa luz, de don-
de viene que muchos (por ejemplo, todos
los que conocemos) pueden consentir en un
mismo error, y hay una cantidad de cosas
que pueden ser conocidas por la luz natu-
ral, sobre las que nunca nadie ha reflexio-
nado

René Descartes, Carta a Mersenne, siglo
XVIL

Pero la concepcién seméntica no es la tinica con-
cepcion posible de verdad. Existen otras. Una
de ellas es la teorfa de la verdad como coheren-
cia, segun la cual la realidad es un sistema co-
herente, y una proposicion es verdadera si no
se contradice con las que integran el sistema;
por el contrario, se sustenta en las demas pro-
posiciones que lo componen y contribuye a vol-
ver mds solido el sistema. Segtin este concepto,
que se encuentra basicamente en los llamados
“sistemas axioldgicos”, se trata basicamente de
realizar deducciones a partir de los axiomas —
es decir, ciertas proposiciones que valen como
punto de partida y que se consideran verdade-
ras sin demostracion-, de los cuales se desplie-
gan otras proposiciones o se agregan datos adi-
cionales cuidando principalmente que no haya
contradicciones entre si.

Podemos mencionar también el concepto de
verdad como utilidad o pragmidtico, que acepta
algo como verdadero sélo si tiene efectos prac-
ticos para quien la sostiene. Friedrich Nietzsche,
entre otros filésofos, sostiene esta concepcidn,
y llega a llamar “mentiras tltiles” a las preten-
didas verdades. Para €l no es posible hablar de
“verdad” en términos absolutos; para €l, la de-
nominacién “verdadero” no hace mas que de-
signar algo-que la sociedad considera de utili-
dad en un momento determinado de su histo-
ria, y que en el momento en que ya no sea con-
veniente, pasard a ser falso.

CHE , COPPERFIELD , NECESITD W FAVD, “\\
AL4 HAY BSCANDALYS , FOBREZA MS&WA PLEQ,ETL...

IMISIBLE, MR MENEM ... EA REALIDAD =
Y0 Ao HAED DESAPARECER, COSAS.... Sl =
HAGO W SHoW cov BUENQS TRUGS ¥ =

fian




Teoria del conocimiento

S0Y EL HOMBRE| | juY, CIERTO/ " ) o B
INVISIBLE 7 A |iES INCREIRLE/ g L
_T/ o
Kl g - 4‘“ ;1
»\.«\( b ; .!- o 4
b "y I
T (SN

Tipos de fundamentacién

Hemos establecido que el conocimiento tiene que apoyarse en criterios sélidos. A
esta tarea de sostener un conocimiento en base a otra cosa la llamamos fundamentar
el conocimiento. Existen varios tipos de fundamentacién. Cuando decimos, por ejem-
plo, Los vinos de esta bodega son mds dulces porque los probé o La marea estd bajando porque
siento que el agua me arrastra mar adentro fundamentamos nuestras afirmaciones en la
experiencia sensible. Nuestros sentidos nos proporcionan un conocimiento empirico
directo que es muy ttil, pero que, en ciertas ocasiones, al tratarse de una experiencia
personal e intransferible, no puede derivar en conocimientos més generales.

El recuerdo nos permite sistematizar: es decir, clasificar, comparar, reunir informa-
cién de experiencias pasadas. Y si al ejercitar la memoria construimos razonamien-
tos correctos, éstos nos permitiran pasar de unas verdades a otras, y el razonamiento
dard asf frutos valiosos. Por ejemplo, he visto durante meses que la marea baja después
delas siete dela tarde y, por lo tanto, puedo razonar inductivamente que en los meses de
verano la marea baja a la hora del creptisculo. A este procedimiento se lo llama conoci-
miento empirico indirecto: no tiene la inmediatez de la experiencia sensible directa,
pero la utiliza como base y la sistematiza mediante procedimientos metddicos.
Existe otro tipo de fundamentacién todavia mds riguroso, que no depende en medi-
da alguna de la experiencia sensible. Se trata del razonamiento formal de base no empi-
rica, y un ejemplo del tipo de conocimientos que se fundamentan de esta manera es
el que dimos anteriormente: Sé que la suma de los dngulos interiores de un tridngulo es
igual a 180 grados. Este conocimiento no se fundamenta en la experiencia de haber
visto muchos tridngulos ni nada por el estilo, sino que se demuestra mediante calcu-
lo, y es verdadero dentro de un sistema en el cual las verdades se prueban por proce-
dimientos formales.

7 MULTIPLICANDO zx?,oere PORQUE ELORDEN DE_ & V/BRAVOSSVEN? N H /:NiO,NO-.../LO SE

NEMOS KGUAL RESULTADO [MANOLITO LOSABE /. PORQUE ES ¢
35x2 T 1O A . - . L%
QUE MULTIPLICANDO 3x RODUC _ %%?.M,mbg! VOoX POPULIY )




Capitulo IV

Otro método de fundamentar determinados conocimientos consiste en apelar al lla-
mado criterio de autoridad. Leimos o escuchamos a un especialista y fundamenta-
mos la verdad de nuestro conocimiento en la palabra de esta persona autorizada. Si
bien hoy en dia no podemos aislar nuestro conocimiento del de otras personas, se
corre el peligro de confiar excesivamente en la autoridad de otro sin tener en cuenta
si esa persona es realmente confiable.

La intuicién se puede definir como una certidumbre de cardcter interno, como una
chispa que ilumina determinado problema o cuestién; suele ser un interesante mo-
tor de la investigacién y sobre todo de la creacién artistica, pero se considera un
criterio poco confiable para fundamentar conocimientos, sobre todo los de la cien-
cia, los cuales —como veremos mds adelante— pretenden ser vélidos para todos y no
sélo para el portador de la intuicién.

Por tltimo, queda la posibilidad de fundamentar determinadas afirmaciones —como
Dios existe— en la fe. La fe consiste en creer determinada afirmacién o conjunto de
afirmaciones por propia fuerza de espiritu, desestimando cualquier prueba al res-
pecto. El mejor ejemplo es el de las verdades delareligion; ellas estdn fundadas enla
fe, y el mérito del fiel es precisamente sostenerlas con la mayor de las convicciones
sin sentir la necesidad de probarlas por medios racionales. Como en el caso anterior,
no es un modo de fundamentacién que la ciencia considere confiable para sus fines.

Algunos problemas gnoseolégicos

Sin darnos cuenta nos hemos metido en algunas cuestiones de las que se ocupa la
gnoseologia o teoria del conocimiento: qué queremos decir con el término conoci-
miento, qué es la verdad y a qué llamamos criterio de verdad, el andlisis de los tipos
de fundamentacién que puede recibir una proposicién, etcétera. Esta disciplina filo-
séfica se ocupa de estos y otros problemas similares, porque su preocupacion princi-
pal es el conocimiento en general. Preguntas como ;qué es el conocimiento? o ;quées la
verdad? constituyen sus interrogantes principales. Veremos ahora otros dos proble-
mas que han desvelado también a més de un filésofo dedicado a la gnoseologia.

A QUE EL PROXIMO| i i’ P COMO PUEDE.

(N AUTO EQUIVO-
CARSE TANTO?

Posibilidades y limites del conocimiento

A todos nos ha pasado alguna vez haber creido saber firmemente algo que después
estaba equivocado. Pensamos que habiamos visto a un vecino que se nos acercaba

118




Teoria del conocimiento

caminando, pero cuando lo cruzamos percibimos que era otra persona, o estibamos
convencidos de que dejamos la luz de casa prendida, pero al volver nos damos cuen-
ta de que en verdad la habiamos apagado. Evidencias como estas hicieron que los
curiosos fildsofos se preguntaran si todo lo que conocemos no serd ni mas ni menos
que fantasias de nuestra imaginacién, es decir, se preguntaron si realmente es posi-
ble conocer y hasta qué punto el contenido de nuestra conciencia es reflejo de una
realidad exterior a nosotros. ;Cudl es la posibilidad de que conozcamos y cudl es el limite
de nuestro conocimiento? Como es de esperar, muchas y muy distintas fueron las res-
puestas que se le dieron a esta inquietud a lo largo de la historia de la filosofia. Las
posiciones que siguen resumen las principales:

¢ Escepticismo: Los escépticos han tomado una posicién extrema, pues argumen-
tan que no es posible conocer, que no es posible para un sujeto salir de su esfera
para aprehender al objeto. El nombre que ha recibido esta corriente proviene de
un término griego —spépsis, skopéo- que significa investigar cuidadosamente. Ob-
viamente, han habido diferentes intensidades en la adhesién al escepticismo, es
decir, no todos los escépticos han sostenido que no es posible conocer en absoluto.
Algunos piensan que no existen entidades metafisicas, como Dios o el alma, por
ejemplo; a estos se los denomina escépticos metafisicos. Quienes argumenten que
los valores morales no existen, serdn escépticos éticos. Pero esto no significa que
consideren que ninglin conocimiento es posible.

e Relativismo: Es la posicién que afirma que nuestro conocimiento es relativo. ;Re-
lativo a qué? A una circunstancia histdrica, social o cultural. Es decir, se opone a la
conviccién de que es posible el conocimiento absoluto. Para ellos el conocimiento
es posible, pero con restricciones. Una posicién que suele confundirse con esta es
la subjetivista, que también sostiene que el conocimiento es relativo, pero en este
caso, que es relativo a un sujeto particular e individual. Esto tiene sus riesgos,
porque si lo que cada uno conoce depende de uno y es verdadero para cada uno,
(cémo podremos tener un criterio de verdad? Toda cosa que yo tenga por eviden-
te serd una verdad para mi, subjetiva.

¢ Agnosticismo: El agndstico, como su nombre lo indica —ag = no; gnosis = conoci-
miento—, dice que no es posible llegar a un conocimiento absoluto. Como puede
verse, estd intimamente relacionado con el escepticismo; la diferencia entre ellos
es que el agnédstico argumenta que, como nuestro conocimiento es siempre conoci-

iYo §i!
i NONGA FlLA!
EN €L Hokosefo
HiNo Sof Liegre.!

i

119




miento de lo particular y cercano, nuestras limitaciones humanas nunca nos permiti-
ran tener conocimiento de los infinitos hechos del mundo. Muchas veces reciben
el nombre de agndsticos quienes niegan la posibilidad de conocer a Dios —que, en
este caso, serfa lo Absoluto- o cualquier instancia trascendente al hombre. A dife-
rencia de un ateo, para quien Dios no existe, el agnéstico no llega tan lejos y sélo
afirma que los hombres no pueden conocerlo; por lo tanto, no pueden decir si existe
0 no.

* Solipsismo: Es la posicién que también toma con mucho cuidado lo que parece
que conocemos. Ellos dicen que nada podemos afirmar mds alla de lo que tenemos
en nuestra mente. Es decir, no podemos afirmar mas que vemos que la mesa es
verde o que sentimos que el viento es frio, pero no podemos decir cémo son la
mesa o el viento en si mismos. Lo tinico cognoscible es el contenido de nuestra
conciencia.

* Dogmatismo: En el extremo opuesto al escepticismo, los dogmaticos ni siquiera
cuestionan la posibilidad de conocer o no, o las limitaciones que tenemos los hom-
bres en el conocimiento. Un dogmatico —dogma=doctrina, pensamiento fijado—
muestra una posicién acritica, es decir, considera que no es necesario analizar la
cuestion. Todos somos un poco dogmaticos, y la vida practica asi lo demanda; si
no pensaramos que es posible conocer cierta regularidad en los movimientos del
sol y de la tierra, por ejemplo, todas las noches nos sorprenderia la oscuridad. Pero
acriticamente confiamos en que esa regularidad existe y podemos conocerla, y
sabemos que manana amanecera nuevamente.

e Criticismo: Sin tomar una posicion escéptica, los criticistas piden una actitud ana-
litica y cautelosa frente a lo que se nos presenta como contenido de conocimiento.
No descreen de la verdad ni son totalmente ingenuos. El conocimiento verdadero
es posible, pero sélo si estamos atentos y tomamos una actitud critica frente a lo
que la realidad nos ofrece.

DIJO UN FILOSOFO... ]

"Igual que el dogmatismo, también el escepticismo puede referirse tanto a la posibilidad del conoci-
miento en general como a la de un conocimiento determinado. En el primera caso, estamos ante un
escepticismo ldgico. Se llama también escepticismo absoluto o radical. Cuando el escepticismo se refie-
re s6lo al conocimiento metafisico, hablamos de un escepticismo metafisico. En el terreno de los valo-
res, distinguimos un escepticismo ético y un escepticismo religioso. Segtin el primero, es imposible el
conocimiento moral; segtin el tiltimo, el religioso. Finalmente, hay que distinguir entre el escepticis-
mo metddico y el escepticismo sistemdtico. Aquél designa un método; éste, una posicion de principio.
Las clases de escepticismo que acabamos de enunciar son sélo distintas formas de esta posicién. El
escepticismo metédico consiste en empezar poniendo en duda todo lo que se presenta a la concien-
cia natural como verdadero y cierto, para eliminar de este modo lo falso y llegar a un saber absolu-
tamente seguro.

El escepticismo se encuentra, ante todo, en la Antigliedad. Su fundador es Pirrén de Elis (360-270
a.C.). Segin €, no se llega a un contacto del sujeto y el objeto."

J. Essen, Teoria del Conocimiento, siglo XX.

120




Teoria del conocimiento

Material de dlstrlbdblan gratuita

121




(De dénde viene lo que sabemos?

Una de las grandes preguntas que han ocupado a los filésofos dedicados a la gno-
seologia, 0 sea a la teoria el conocimiento, es cudl es el origen de nuestro conocimien-
to, es decir, de dénde proviene eso que llamamos conocimiento y cudl es el medio
por el que lo obtuvimos. Las primeras respuestas que encontramos en la historia de
las ideas aparecen en escritos de los pensadores griegos. Claro que para algunos de
ellos el objetivo no era responder sobre el origen de nuestro conocimiento en gene-
ral, sino especialmente sobre el origen de lo que conocemos como bueno y valioso.
Sabemos, por el testimonio de sus discipulos mas cercanos, que Socrates, ya en el
siglo V a.C., decia que el conocimiento de la verdad proviene de una bisqueda inter-
na, de una introspeccion. Socrates no estaba refiriéndose al conocimiento que tene-
mos de un objeto o de una persona sino al conocimiento de la Verdad, con maytscu-
las, la verdad sobre el bien, sobre cdmo debe llevarse adelante una vida buena.
Poco después, en el siglo IV a.C., en el Menédn, un didlogo escrito por su discipulo
Platén, encontramos la prueba de que el problema gnoseolégico ya se planteaba
polémicamente en términos mds generales. Alli Platén pone en boca del personaje
que da titulo al didlogo una paradoja en relacién con la posibilidad misma de que
exista algo como el conocimiento ;Cémo es posible conocer? Es decir: ;cémo comen-
zaremos la busqueda? Ya que si buscamos lo que no conocemos y lo encontramos,
no seremos capaces de saber que lo hemos encontrado; y en cambio, si sabemos que
lo hallamos quiere decir que ya lo conociamos y entonces, estrictamente hablando,
no estamos conociendo algo nuevo. A esta paradoja, que tiene por objetivo negar la po-
sibilidad de conocer, Platén responde alli miticamente: en realidad, dice, ya sabemos
la verdad sobre el mundo, conocemos la realidad, la vida que debemos llevar e in-
cluso, si nos preguntan con atencion, quiza sepamos responder de geometria aun-
que nadie nos haya ensefiado la materia. Ocurre que para Platén nuestra alma estu-
vo en contacto con realidades perfectas y divinas antes de encarnar en un cuerpo,
pero al momento de nacer el alma olvidé todo lo que habia conocido. De lo que se
trata, entonces, es de que guiados por un buen maestro e investigando con rectitud
seamos capaces de recordar. Conocer es, pues, recordar.

En otros textos, Platén propone diferentes definiciones de conocimiento (percep-
cién; opinién verdadera; opinién més explicacién), pero sin la intencidn de rescatar
una de ellas como satisfactoria. Por eso, mds alla de algunas reflexiones suyas sobre
la relacién entre el objeto y el discurso acerca del conocimiento (entre aquello que se
conoce y lo que se dice sobre esto), la perspectiva platénica sobre el conocimiento
que perdurd en la historia fue la de una oposicién entre el conocimiento falible de los
sentidos y el conocimiento mas exacto que proviene de una intuicién, de una capta-
cién de realidades invisibles y eternas.

Aristételes, que fue a su vez discipulo de Platén, elaboré en el siglo IV a.C. un esque-
ma mas desarrollado, complejo y en cierta medida atn vigente, sobre las distintas
formas en que obtenemos conocimiento en general. Al comienzo de su escrito cono-
cido como Metafisica, él distingue entre los conocimientos que obtenemos a través de
los sentidos (los que por medio de la memoria se acumulan en nosotros formando la

122




Teoria del conocimiento

base de la experiencia), los que provienen del arte o la técnica razonada, y los que
pueden ser no sélo razonados sino ademas deducidos necesariamente de ciertos
principios primeros y verdaderos. Estos tltimos son los conocimientos cientificos,
superiores a los demads, siendo a su vez superados sélo por la sabiduria (sophia) que
se identifica con el conocimiento filoséfico de las primeras causas y de los primeros
principios. En estas distinciones, Arist6teles tiene en cuenta ademds una cuestién de
método y reflexiona que nuestros conocimientos tienen diverso grado de certidum-
bre segiin c6mo lleguen a nosotros, es decir, segiin cudl sea su objeto y su modo de
acceso. Nuestro conocimiento de la esencia del hombre es diferente de nuestro cono-
cimiento de que ahora estd lloviendo, del mismo modo que nuestro conocimiento de
un teorema de la geometria difiere de nuestro conocimiento acerca de los sistemas
politicos corrientes o acerca de los movimientos de los astros en el cielo. La diversi-
dad de métodos de acceso al conocimiento sobre los cuales Aristételes escribi6 es
hoy motivo de profundo interés para los estudios gnoseoldgicos y epistemoldgicos.
Una problematica bien diferente es la que encontramos en los desarrollos filoséficos
desde el siglo I hasta el siglo XIV. La irrupcién en escena del cristianismo y sus mul-
tiples intentos por traducir una serie de creencias religiosas (incluyendo el conteni-
do integro de las Sagradas Escrituras) en un sistema de pensamiento mas o menos
riguroso llevaron a que la polémica fundamental girara en torno a las habilidades y
a los limites tanto de la razén como de la fe. Y ambas, en relaciéon con las materias
mads diversas, que van desde la eternidad o creacién del mundo hasta la jerarquia del
alma dentro del plan césmico divino e incluso el papel de los hombres en esta vida.
En sus Principios de Filosofia, el filésofo y docente argentino Adolfo Carpio sintetizé
asi las variantes en que se manifest6 esta polémica entre la Antigiiedad tardia y la
Edad Media: «Frente a este problema de las relaciones entre razén y fe cabe pensar
cinco soluciones posibles, que de hecho son a la vez otras tantas actitudes perma-
nentes del hombre frente a la cuestion, atestiguadas histéricamente: a) eliminar la
razon; b) eliminar la fe; c) separar radical y antitéticamente la fe de la razén, como
dos dominios por completo heterogéneos e incomunicables; d) considerar la fe como
supuesto de la razén; e) distinguirlas y armonizarlas».

La primera (eliminar la razén) fue la posicién de la «antifilosofia» de Tertuliano (160-
220), quien sostenia que era necesario que la curiosidad dejara lugar a la fe y prego-
naba que precisamente en lo vergonzoso, en lo absurdo, en lo insensato y aun en lo
imposible debia hallarse la razén para creer.

La segunda postura (eliminar la fe) considera que sélo puede ser aceptada la Revela-
cién que pueda demostrarse racionalmente o que pueda ser interpretada como sim-
bolo de verdades racionales. En esta linea encontramos al exégeta judio Filén de
Alejandria (25 a.C. - 75 d.C.), a Origenes (185-254) y, en el siglo XI, a Berengario de
Tours (1000-1088).

La tercera postura (separar radicalmente la fe de la razén), conocida como doctrina de la
doble verdad -la verdad de la religién y la de la filosofia son incomunicables—, fue la
que impusieron sobre todo a partir del siglo XIII, algunos de los averroistas, es decir,
quienes se apropiaron y reformularon segiin sus propios criterios el pensamiento de

123



Capitulo IV

Averroes (1126-1198), célebre comentador arabe de las obras de Aristételes.

La cuarta posicion (considerar la fe como supuesto de la razén), es la primera que intenta
zanjar estas vias sin salida aparente, y es la que fundamenta San Agustin (354-430).
Para San Agustin la fe es el supuesto, la condicién de posibilidad para comprender
las verdades ultimas. Su maxima Credo ut intelligam (“creo para comprender”), en-
cuentra cierta continuidad afin en el fidens quaerens intellectum (“la fe en busca del
entendimiento”) de San Anselmo (1035-1109).

Finalmente, la quinta posibilidad (distinguir y armonizar la fe Yy la razén), serd la que
domine el final de la Edad Media en lo que hace a esta tensién. Su principal expo-
nente es Santo Tomds de Aquino (1225-1274), quien se consideraba a si mismo tedlo-
go y no filésofo. “El intento de Santo Tomads es no hacer filésofia. No hacerla porque
ya estd hecha: la ha hecho Aristételes”, escribié en un articulo periodistico, en 1971,
el pensador espanol Julidn Marias. Segtin la definicién de Tomds que da el gran
medievalista Etienne Gilson, “todo el secreto del tomismo reposa en este inmenso
esfuerzo de honestidad intelectual por reconstruir la filosofia sobre un plano tal que
su acuerdo de hecho con la teologia aparezca como la consecuencia necesaria de las
exigencias de la razén misma y no como el resultado accidental de un simple deseo
de conciliacién”.

Tendremos que llegar al siglo XVII, sin embargo, para encontrar respuestas a la pre-
gunta ;de donde viene lo que sabemos? que puedan dejar de lado la distincion entre
plano racional y fideismo. Suele tomarse al francés René Descartes (1596-1650) como
un filésofo paradigmatico en cuanto a este tema. El pertenecié al racionalismo, que
es la posicion filoséfica que afirma que la razén humana o el entendimiento es el
fundamento dltimo de todo nuestro conocimiento. Ademads de filésofo, Descartes
fue matematico —de hecho, los famosos ejes cartesianos llevan su nombre—, y una de
sus preocupaciones principales fue encontrar un método seguro para llegar al cono-
cimiento verdadero y no confundirlo con lo falso. En su libro Meditaciones metafisicas
cuenta paso a paso todo el camino que recorrié buscando deshacerse del conoci-
miento falso en el que hasta ese momento habia confiado, y viendo cémo alcanzar
otro que fuera claro —esclarecido en si mismo- y distinto ~facilmente diferenciable
de lo demads, del conocimiento falso, etcétera—. Como una de las condiciones en su
busqueda fue no tomar como verdadero nada que no fuera evidente, y sabia que lo que
habia aprendido a través de los sentidos a veces lo engafaba, decidié dudar de todo
el conocimiento sensible. Si mis sentidos me engafian a veces —pensé Descartes— ;por
qué pensar que no lo van a hacer siempre? Ademas, muchas veces estamos dormidos y
creemos que estamos despiertos, entonces ;c6mo llegar a un conocimiento evidente,
absolutamente verdadero?

Cuando se hizo esas preguntas, se dio cuenta de que las verdades matematicas son
las unicas seguras y confiables. Aunque mis sentidos me engaien y esté despierto —se
dijo—, 2+2=4 es una verdad que no puede cambiar. Como se ve, Descartes aparece como
un escéptico; pone en marcha lo que se llama duda metédica, ya que duda y descree
del conocimiento que posee, pero lo hace sélo con un fin: encontrar al menos una
verdad a partir de la cual pueda construir un conocimiento verdadero; de ahi lo de

124




Teoria del conocimiento

metddica porque, como todo método, es s6lo un camino para llegar a otra cosa.

En ese momento, a Descartes se le ocurrié una posibilidad mds extrema, que lo hacia
dudar incluso de las verdades matematicas: ;Y no podria pasar —dijo— que existiera un
genio muy poderoso y muy maligno que todo el tiempo me estuviera engafiando, incluso en
las verdades matemdticas, y que yo no pueda darme cuenta? Esta hip6tesis desbarata ab-
solutamente todas las posibilidades de encontrar una verdad. Pero precisamente en
ese momento el filésofo se da cuenta de que mientras duda, piensa, y si piensa, él mismo
es algo. Esto queda expresado en su famosa frase de su Discurso del método, que se ha
popularizado en latin: cogito, ergo sum (pienso, luego existo). De esto ya no puede
dudar. Aunque el genio sea muy malo y muy poderoso, nadie puede quitarle la
certeza de que es algo; aunque no sepa qué es, sabe que es una cosa que existe. En este
punto Descartes deja de ser escéptico y pasa a ser un solipsista: s6lo confia en el
contenido de su conciencia.

DIJO UN FILOSOFO...

"Si la obra de la filosofia no es nada mds que la especulacidn sobre el universo en tanto hace conocer
al Artesano (quiero decir, en tanto que es obra de arte, pues el universo no hace conocer al Artesano
mas que por el conocimiento del arte que revela, y cuanto mas perfecto es el conocimiento del arte
que revela, tanto mas perfecto es el conocimiento del Artesano), y si la Ley religiosa invita y excita a
instruirse por la consideraciéon del universo, a partir de ello es evidente que el estudio designado por
el nombre de filosofia es, por la Ley religiosa, obligatorio o meritorio.

Que la Ley divina invite a un estudio racional y profundo del universo es lo que aparece claramente
en mas de un versiculo del Libro de Dios (el Bendito, jel Altisimo!). Cuando dice, por ejemplo, “;Sa-
cad ensenanza de esto, vosotros que estais dotados de inteligencia!”, es una enunciacién formal que
muestra que es obligatorio utilizar el razonamiento racional, o racional y religioso a la vez. Igual-
mente, cuando el Altisimo dice: “;No han reflexionado sobre el reino de los cielos y de la tierra y
sobre todas las cosas que Dios ha creado?” es una enungiacién formal que exhorta a la reflexién sobre
todo el universo. El Altisimo ha ensefiado que entre los que El ha honrado con el privilegio de esta
ciencia estuvo Abraham (jla paz esté contigo!), pues el Altisimo dijo: “Es asi que hicimos ver a Abraham
el reino de los cielos y de la tierra”. El Altisimo también dijo: “No ven cémo han sido creados los
camellos ni como ha sido elevado el cielo”. Dijo también: “Los que reflexionan sobre la creacién de
los cielos y de la tierra”, e igualmente en una cantidad innumerable de versiculos.

Como esta bien establecido que la Ley divina hace una obligacién de aplicar a la reflexion sobre el
universo la especulacién racional, como la reflexién consiste iinicamente en sacar lo desconocido de
lo conocido, a hacerlo salir, y eso es el silogismo, o se hace por el silogismo, para nosotros es una
obligacién aplicarnos a la especulacién sobre el universo por el silogismo racional; y es evidente que
esta suerte de especulacién a la que invita e incita la Ley divina, toma su forma més perfecta cuando
se hace por la forma mas perfecta de silogismo, que se llama demostracién."

Averroes, Tratado decisivo, 1179.

125



Capitulo IV

Act1v1dades para el alumn"?.'

; ex:stente también e
' algo_ mayor.que. loc

ENGANO > duda ™ Conocimiento sensible } o

Y =9
SUENO O LOCURA > duda > conocimiento de la vigilia é ..3
\ g &
GENIO MALIGNO  duda p verdades matematicas y geométricas E =

v :

PRIMERA CERTEZA - pienso, luego existo , 6
=0
\/ S
IDEAS INNATAS > CErteza pm Solipsismo 5@@
£ 8

revision del conocimiento del alma y del cuerpo

DIJO UN FILOSOFO...

":Soy yo tan dependiente del cuerpo y de los sentidos que, sin ellos, no pueda ser? Pero ya estoy

persuadido de que no hay nada en el mundo; ni cielos, ni tierra, ni espiritu, ni cuerpos; ;estaré, pues,
persuadido también de que yo no soy? Ni mucho menos; si he llegado a persuadirme de algo o
solamente si he pensado alguna cosa, es sin duda porque yo era. Pero hay cierto burlador muy pode-
roso y astuto que dedica su industria toda a engafiarme siempre. No cabe, pues, duda alguna de que
yo soy, puesto que me engana; y, por mucho que me enganie, nunca conseguira hacer que yo no sea
nada, mientras yo esté pensando que soy algo. De suerte que, habiéndolo pensado bien y habiendo
examinado cuidadosamente todo, hay que concluir por tltimo y tener por constante que la proposi-
cién siguiente: “yo soy, yo existo”, es necesariamente verdadera, mientras la estoy pronunciando o
concibiendo en mi espiritu.
Pero yo, que estoy cierto de que soy, no conozco atn con bastante claridad quién soy; de suerte que
en adelante debo tener mucho cuidado de no confundir, por imprudencia, alguna otra cosa conmigo,
y de no equivocarme en este conocimiento, que sostengo es mds cierto y evidente que todos los que
he tenido anteriormente."

René Descartes, Meditaciones metafisicas, 1640.

126




Teoria del ¢onocimiento

¢Como termina esta historia? El final es feliz: Descartes sale de este encierro solipsista
porque confia en ciertas ideas (innatas, es decir, que posee en su mente desde el
nacimiento), entre las que esta la idea de un Dios que es bueno por naturaleza y que,
como tal, no va a querer engafiarlo siempre; asi que, aunque con cautela y sostenien-
do que lo mas fécil de conocer es el alma, Vuelve a confiar en lo que los sentidos le
brindan.

Un tiempo después, en el siglo XVIII, sali6 al encuentro de este planteo cartesiano
un filésofo inglés llamado David Hume (1711-1776). Este pensador pertenecié a una
corriente llamada empirismo, justamente porque respondi¢ a la pregunta por el ori-
~ gen del conocimiento diciendo que su fundamento es la experiencia —empeiria en
griego—. Para él, todo hombre tiene percepciones de dos tipos: las que son directas y
captamos con fuerza (que llama impresiones), y otras mas débiles y menos vivaces,
que dependen de las primeras (que llama ideas). Algunas impresiones son colores,
olores, sonidos, es decir, de cosas que provienen del exterior, del medio en el que nos
encontramos; son las impresiones de la sensacién. Otras de ellas corresponden a
sentimientos de alegria, tristeza, etcétera, es decir, provienen de nuestro mundo in-
terno; a éstas las llama impresiones de la reflexién. En cuanto a las ideas, son repre-
sentaciones mentales derivadas de las impresiones; esto quiere decir que después de
haber tenido experiencia del color verde tendré una idea del color verde, y después
de haber experimentado un sentimiento de alegria podré tener una idea de la ale-
gria. Las ideas dependen, como se ve, de nuestra memoria o de nuestra fantasia. Por
eso es que en este caso, como derivan de las impresiones, también tendremos de dos
tipos: ideas de la sensacion e ideas de la reflexién. :

El camino por el que nos conduce este planteo implica que todo lo que tenemos
como contenido de nuestra conciencia proviene de una u otra manera, mas o menos
directamente, de la experiencia. Lo que nuestra mente puede hacer es guardar re-
cuerdos o fantasear en base al material que recibe de las impresiones; nada puede
inventar sin ello. Pero hay una pregunta que pone en jaque este planteo. Si todo lo que
tengo en mi mente proviene de la experiencia, ;cémo es posible que tenga una idea
del centauro, de una montana de oro o de una sirena, si nunca vi nada de esto? Bien,
dice Hume, no es dificil responderlo. Tanto las impresiones como las ideas pueden
ser simples —si no pueden separarse en partes mas pequefias— o complejas —si, con-
trariamente, pueden ser divididas en sus elementos constitutivos—. La impresién
que corresponde a una manzana, por ejemplo, es compleja porque puede verse en
ella la impresién del color rojo, del sabor dulce, etcétera. Lo mismo sucedera con la
idea que tenga de ella. Mi imaginacién —agrega— puede jugar con las ideas simples y
volver a combinarlas en un orden diferente de aquel en que las obtuvo y formar
nuevas ideas. No vi una montafia de oro, pero conozco el oro y también una monta-
fa: la combinacién que mi mente realiza por medio de las leyes de asociacion me per-
miten ver nuevamente que todo cuanto hay en mi mente debi6 pasar primero por mi
experiencia. )

Podriamos organizar lo dicho en este cuadro:

127



Capitulo IV

” simples
r de la sensacidon .
complejas
Impresiones
simples
de la reflexion .
4 \ complejas
Percepciones , simples
de la sensaciéon .
complejas
Ideas
simples
de la reflexion .
\ complejas

Hume enumera tres Leyes de asocia-

cién de ideas:

* Asociacién por semejanza: la copia
de un objeto o persona nos remite
inmediatamente a la idea de su ori-
ginal. Si veo la foto de alguien que
conozco, la asocia inmediatamente
con la persona que representa.

® Asociacién por contigiiidad espacial
y temporal: cuando hay dos objetos
que solemos percibir juntos en el
tiempo o en el espacio, y aparece uno
de ellos, lo asociamos con la idea del
otro elemento. Si me prestan un
tomo de un diccionario, asociaré lo
que tengo con la idea de los tomos
restantes.

* Asociacién por causa y efecto: veo
sangre en la mano de alguien y la
relaciono con la idea del dolor pro-
ducido por la herida.

Estos dos planteos, el racionalista y el empiris-
ta, son muy extremistas, es decir, cada uno de
ellos tiene el defecto de no tener en cuenta los
aportes del otro. Es necesario estar de acuerdo
con Descartes en que la racionalidad es impor-
tante en el proceso de conocimiento, que es nues-
tra mente la que muchas veces va a hacer sus
aportes para que tengamos realmente un saber.
Pero por otro lado, también es cierto —y tenemos
que darle su parte de razén a Hume- que el co-
nocimiento sensible es fundamental para acceder
al mundo en que vivimos. Estas criticas ya las
hizo en Alemania, mas exactamente en la ciudad
de Konigsberg, el fildsofo Immanuel Kant (1724-
1804). No fue racionalista ni empirista, sino que
tomo lo que consider6 valioso de ambas posicio-
nes y realizé su propia formulacién, que se lla-
mo apriorismo. Kant dice que el conocimiento
comienza con los sentidos, es decir, empieza una
vez que tenemos impresiones, pero después es
preciso que el sujeto, nosotros, cada hombre que
conoce, ordene, organice y dé sentido a eso que
proviene del exterior. El conocimiento, segtin este
planteo, tiene dos fases. En la primera obtene-
mos lo que €l llama fenémeno —una organiza-
cién de los datos que provienen del exterior—, y
al finalizar la segunda tenemos posibilidades de
formular un juicio, una proposicién que caracte-
rice al objeto; s6lo entonces el proceso de conoci-
miento ha terminado, cuando podemos pensar —

- para Kant juzgar equivale a pensar-en los fend-

menos.

128




La cosa es compleja, asf que iremos por partes.
Supongamaos que vamos de vacaciones a un pais
en el que se habla inglés; nosotros sabemos in-
glés porque hemos tomado algunas clases, pero
al llegar al extranjero todos hablan tan répida-
mente que no percibimos més que ruido, soni-
dos mezclados. ;Qué hace nuestra mente? Tra-
ta de organizar esos sonidos, de darles forma,
aplicdndoles las férmulas de ese idioma que co-
nocemos. Asi, empezamos a ordenar el caos so-
noro y por fin entendimos que alguien dijo
thanks! ;Cémo explicaria esto Kant? Pues, diria
que lo primero que se da en mi percepcién es
un cimulo de impresiones que mi mente va a
ordenar con unas herramientas que tiene: las
formas a priori de la sensibilidad. Se llaman for-
mas porque, como si fueran moldes de torta,
organizan un contenido que reciben de otro
lado; se llaman a priori porque son indepen-
dientes de la experiencia, pero no tendriamos
experiencia sin ellas —se dice que son condicién
de posibilidad de la experiencia—; no las tenemos
porque hemos experimentado algo, sino porque
nos constituyen como sujetos, son parte de todo
hombre; y finalmente son de la sensibilidad por-
que organizan la materia que proviene de los
sentidos (la vista, el tacto, el oido, el gusto, el
olfato). Estas formas a priori de la sensibilidad
organizan los datos de los sentidos en un espa-
cio y en un tiempo; esto quiere decir que todos
los seres humanos percibimos las cosas segin
coordenadas espaciales (delante /detrds, arri-
ba /abajo, etcétera.) y temporales (antes /des-
pués, simultaneo, etcétera). Una vez terminada
esta primera etapa del proceso, como dijimos
antes, tenemos el fenémeno, es decir, lo que se
aparece a mis sentidos.

Ahora, para tener un conocimiento real debo
poder elaborar juicios o proposiciones declara-
tivas acerca de lo que conozco; tengo que po-
der determinar qué es lo accidental o pasajeroy
qué es lo sustancial o esencial de eso que se me
presenta, si es la causa de algo o estd causado

129

Teoria del conocimiento

DIJO UN FILOSOFO...

"Todos los objetos sobre los cuales se ejer-
ce la razén humana o que solicitan nues-
tra investigacién se reparten natural-
mente en dos géneros: las relaciones de
ideas y las cosas de hecho. Al primer géne-
ro pertenecen las proposiciones de la
geometria, del dlgebra y de la aritmética
y, en una palabra, todas las afirmacio-
nes que son intuitiva o demostrativa-
mente ciertas. Esta proposicién: el cua-
drado de la hipotenusa es igual a la suma del
cuadrado de los otros dos lados, expresa una
relacién entre estos elementos geométri-
cos. Esta otra: tres por cinco es igual a la
mitad de treinta, expresa una relacién en-
tre estos niimeros. Se pueden descubrir
las proposiciones de este género por la
simple actividad del pensamiento y sin
tener en cuenta lo que puede existir en
el universo. No habiendo habido jamas
en lanaturaleza un circulo o un tridngu-
lo, las proposiciones demostradas por
Euclides no tendrian menos certeza y
evidencia.

Las cosas de hecho, que constituyen la
segunda clase de objetos sobre los cua-
les se ejerce la razén humana, nunca da-
ran lugar al mismo tipo de certezas; y
aunque sea muy evidente para nosotros
la verdad, esa evidencia no tiene la mis-
ma naturaleza que la precedente. Lo con-
trario de una cosa de hecho no deja nun-
ca de ser posible, mientras que no pue-
de implicar contradiccién, y que fuera
concebido por el pensamiento con la
misma facilidad y la misma distincién
como si también fuera conforme a la rea-
lidad. Una proposicién como ésta: el sol
no saldrd mafiana, no es menos inteligible
y no implica contradiccién con esta otra:
saldrd. Es entonces en vano que intente-
mos demostrar su falsedad. Si ella fuera
falsa demostrativamente, implicaria con-
tradiccién, y el pensamiento nunca po-
dria concebirla distintamente."

David Hume, Ensayo sobre el entendimien-
to humano, 1739-1740.




por alguna otra cosa, etcétera. En este punto todavia soy incapaz de hacerlo, porque
el proceso no ha terminado; como dijimos, en verdad todavia no conozco al objeto,
sino que tengo s6lo una imagen organizada de él. Entonces apelo a otras formas, que
en este caso son formas a priori del entendimiento o categorz’as, y las aplico al fenémeno.

Como se ve, ahora la materia no son las impresiones, sino el resultado del primer
- momento del proceso de conocimiento. Esos conceptos o categorias ordenan a los
fendmenos segtin sean causa /efecto, accidente /sustancia, uno / multiple, etcétera.

Resumiendo:
. FASE MATERIA + FORMA
impresiones formas a priori
1 - dela + delasensibilidad: = FENOMENO
sensacién espacio y tiempo 4
formas a priori
II fenémenos .+ del entendimiento: = JUICIO
: categorias
DIJO UN FILOSOFO... Como puede verse, el aporte kantiano fue real-

"En el fenémeno, llamo materia a lo que
corresponde a la sensacién; pero lo que
hace que lo muiltiple del fenémeno pue-
da ser ordenado en ciertas relaciones, lo
llamo la forma del fenémeno. Como aque-
llo en donde las sensaciones pueden or-
denarse y ponerse en una cierta forma,
no puede, a su vez, ser ello mismo sen-
sacidn, resulta que si bien la materia de

‘todos los fenémenos no nos puede ser

dada mds que a posteriori [en la experien-
cia], la forma de los mismos, en cambio,
tiene que estar toda ella ya a priori en el
espiritu, y por tanto tiene que poder ser
considerada aparte de toda sensacién”

. L. Kant, Critica de la razén pura, 1781.

Caricatura de René Descartes.

mente revolucionario y se dice que produjo un
giro copernicano porque, como aquél, cambi6
el centro de la cuestién. Ahora, en el planteo de
Kant, el hombre es el que construye el conoci-
miento, mientras que hasta el momento era el
objeto el que determinaba absolutamente al
hombre. Pero entonces, ;c6mo responde Kant
a la pregunta por el origen del conocimiento?
Dice que todo conocimiento comienza por los
sentidos, pero que lejos de agotarse en él, debe
ser organizado por estructuras del sujeto. De
este modo el filésofo sintetiza la importancia
de la experiencia —aporte hecho por Hume que,
segun dice Kant, lo desperté de suefio dogmitico—, y
la fundamental presencia de la razén —que le debe
a Descartes— en todo el proceso de conocimiento.
Este planteo no sélo fue revolucionario en el
campo de la filosoffa, sino que también ha sido
tomado por la psicologia. Para dar un ejemplo,

Jean Piaget basa sus categorias psicolégicas en

este planteo kantiano, claro que su interés .es
explicar cémo se generan y evolucionan estas
estructuras formales que le permiten al hom-
bre construir su conocimiento.

130




Teoria del conocimiento

Problemas / Paradojas

- Sila verdad es la propiedad de un enunciado, ;c6mo puede “corresponder” a un
hecho empirico?

- ¢(En qué reside la verdad? ;En las cosas del mundo o en otras representaciones de
la conciencia?

- ¢(Podemos tener verdades subjetivas? ;Se puede decir “cada uno tiene su verdad™?
¢O toda verdad es necesariamente universal?

- ¢Lo falso es necesariamente contrario a la verdad? ;INo puede haber una parte de
verdad en la falsedad?

- ¢;Puede superarse la oposiciéon verdadero-falso con un planteo dialéctico?-

El conocimiento ciéntifico

Como dijimos al comenzar este capitulo, hay dos ramas de la filosofia que.se ocupan
del conocimiento: la gnoseologia, que trata del conocimiento en general —y del que he-
mos hablado hasta ahora-, y la epistemologia, que se ocupa del conocimiento cientifico.

. s z rd . Va . m

En esta seccién del capitulo nos centraremos en las caracteristicas de este ultimo. §
. _ ‘ ®

EEPIPR L . . . - . o )
Caracteristicas de la ciencia. Dimensién social del conocimiento cientifico §

Una de las caracteristicas méas propias del hombre es su necesidad de conocer. Ya §
Aristételes ha sostenido (y todos podemos comprobarlo en nosotros mismos) que T
naturalmente todo ser humano desea siempre saber mas. Esta inclinacién ha 51d0.g
compartida en el &mbito social, y alli mismo se ha entrete]ldo una red cada vez méasg
tupida de conocimientos. Es decir, lo que cada hombre pudo investigar, descubrir e§
inventar se sumoé a lo que hicieron otros, conformando asi un cuerpo sélido y siste-
matico de conocimientos que, de otro modo, hubieran quedado s6lo en la esfera de

Mater

131



Capitulo IV

lo individual. Este conocimiento acumulativo y que parece avanzar y hacer avanzar
al hombre hacia la verdad es el conocimiento cientifico. “Mientras los animales infe-
riores s6lo estan en el mundo —dice el epistemdlogo argentino Mario Bunge, en el
libro La ciencia, su método y su filosofia—, el hombre trata de entenderlo y, sobre la base
de su inteligencia imperfecta pero perfectible del mundo, el hombre intenta adue-
flarse de él para hacerlo mds confortable. En este proceso, construye un mundo arti-
ficial: ese creciente cuerpo de ideas llamado ciencia, que puede caracterizarse como
conocimiento racional, sistemadtico, exacto, verificable y por consiguiente falible.”
Para que un cierto tipo de conocimiento pueda ser considerado cientifico debe cum-
plir con ciertas condiciones. Inicialmente lo distinguimos de la mera creencia. Ahora
puntualizaremos algunos otros requisitos constitutivos de lo cientifico. Mario Bunge,
en el libro que recién mencionamos, cita quince caracteristicas de la ciencia, a saber:

* En tanto conocimiento de caracter social (esto es, esencialmente producto del hom-
bre) el conocimiento cientifico debe ser comunicable. Esto quiere decir dos cosas:
por un lado, que si alguien realiza un descubrimiento trascendental pero no lo
comunica a los demaés, el suyo no podrd considerarse un conocimiento cientifico.
Por otro lado significa que este conocimiento debe poder ser accesible a cualquier
hombre con deseo de hacerlo y, por tanto, debe estar expresado de manera
proposicional. Esta caracteristica es fundamental porque, a diferencia de lo que
sucede con ciertas doctrinas que postulan verdades que pueden ser intuidas o
conocidas mediante percepciones extrasensoriales, las ciencias deben garantizar
que sus proposiciones puedan ser sometidas a criterios de verdad (es decir, que se
pueda determinar si son verdaderas o falsas). La posibilidad de que pueda deter-
minarse esto es, justamente, que se trata de un conocimiento descriptivo de un
cierto estado de cosas de la realidad.

* Por esta misma razén, cualquiera debe poder reproducir las condiciones bajo las
cuales se llevé a cabo un experimento del que derivé una afirmacién de la ciencia.
Es decir, que el conocimiento cientifico es un saber verificable. Cualquiera que
haga la experiencia de crear las condiciones necesarias para probar la existencia
de la inercia, podra verificar la ley formulada por Newton. Los experimentos que
proponen los profesores de quimica, de fisica o de biologia corresponden a cada
una de esas ciencias, y nosotros podemos tener acceso a su conocimiento cuantas
veces queramos. Vale decir, los hechos en los que se verifica la ciencia no son he-
chos accesibles sélo para la comunidad cientifica, sino que tiene que poder ser
reproducido por otros sujetos. La verificaciéon permitira corroborar los resultados
de una determinada investigacion cientifica.

¢ Hablamos de corroboracién y no de verdades demostradas porque la ciencia toma
los resultados de su investigacién como validos provisoriamente. Todo saber cien-
tifico es de caracter hipotético. Los investigadores han aprendido que deben ser
sumamente cautos en afirmar la verdad de sus descubrimientos porque a lo largo
de la historia, ciertas explicaciones que fueron tomadas como verdades absolutas,
con el tiempo resultaron falsas. En el siglo XV un cientifico llamado Galileo Galilei
vino a refutar lo que hasta el momento se consideraba como verdad absoluta, a

132



Teoria del conocimiento

saber, que el sol giraba alrededor dela tierra. Galileo trajo una explicacién diferen-
te de esta: afirmé que es la tierra la que gira alrededor del sol. De esta misma
manera, las teorias o resultados de la ciencia actual estdn expuestas a nuevas con-
firmaciones o a ser refutadas. En fin, como el conocimiento cientifico es falible,
cada nueva experiencia a la que se someta este saber puede resultar en una refuta-
cién de lo que se intenta mostrar (es decir, su negacién, descubrir que era definiti-
vamente falso), o en una confirmacién provisoria, pero nunca la demostracién de
que se trata definitivamente de algo verdadero porque la ciencia no estd hecha de
verdades, sino de hipétesis provisorias.

El hecho de que sea falible significa que la ciencia se encuentra abierta a que, en
experiencias futuras, pueda descubrirse que lo sostenido antes de manera provi-
soria era, en verdad, falso. Pero son precisamente estos ida y vuelta propios de lo
falible los que permiten a la ciencia progresar.

El conocimiento cientifico es sistematico: esto quiere decir que cada ciencia parti-
cular es un sistema ordenado y racional en el cual las ideas se conectan 16gicamen-
te entre si y no por casualidad o por mera acumulacién de datos. Las ciencias estdn
conformadas por una serie de teorias, que son, a grandes rasgos, conjuntos de
hipétesis referidos a un sector de la realidad. De estas hipétesis, que son los prin-
cipios de la ciencia, se obtienen conclusiones. Pero como estas teorias no estan
relacionadas de manera arbitraria y casual entre si, cualquier correccién en los
principios de una determinada teoria provoca correcciones y sustituciones en el
resto de las teorfas que se relacionan con ella.

La ciencia es analitica: esto quiere decir que para poder proceder cientificamente
estamos obligados a desmenuzar a nuestro objeto de investigacion en sus elemen-
tos, asi como para arreglar un reloj, un juguete o cualquier artefacto roto primero
lo desarmamos o desmenuzamos para entender su mecanismo y luego poder
rearmarlo ya reparado. La ciencia, ilustra Bunge, “no se pregunta ;Cdmo es el uni-
verso en su conjunto? o ;Cémo es posible el conocimiento? Trata, en cambio, de enten-
der toda situacion total en términos de sus componentes: intenta descubrir los
elementos que componen cada unidad y las interconexiones que explican su inte-
gracion. Los problemas de la ciencia son parciales y asi son también, por consi-
guiente, sus soluciones; pero més atin: al comienzo los problemas son estrechos y
es preciso estrecharlos. Pero, a medida que la investigacién avanza, su alcance se
amplia”.

Por esto mismo, la investigacidn cientifica es metédica y especializada. Lo prime-
ro significa que la ciencia no avanza en forma erratica sino planeada. No sirven a
~ su propdsito (ni pueden ser confiables) los datos aislados y crudos. Lo segundo es
una derivacion del hecho de que la ciencia sea analitica: descomponer el objeto en
sus elementos lleva a una especializacién acorde con esta particularizacién. Pero
la especializacién de la ciencia no impide, por otra parte, la colaboracién mutua de
sus diversas disciplinas, como ocurre en la bioquimica o en la psicologia social.
El conocimiento cientifico es claro y preciso: sus problemas deben ser formulados
claramente, partiendo de nociones también ellas claras y precisas, que no dejan

133




lugar a interpretaciones ambiguas o ambivalentes. Para ello, los conceptos inhe-
rentes a cada teoria deben ser definidos en el marco de esa teoria. En ocasiones, la
ciencia precisa elaborar el propio lenguaje artificial (ya sea formal o tecmco) para
poder registrar con ellos determinados fenémenos.
La ciencia es explicativa, es decir que no consta s1mp1emente de extensas descrlp-
ciones sino que ademas trata de proveer el porqué de una cosa o de un estado de
cosas. :
La ciencia es un saber general, es decir, el contenido del discurso cientifico pretende
alcanzar a todos los casos particulares. El cientifico pretende ubicar a todos los enun-
ciados singulares en esquemas mas amplios. No tendria sentido que el saber cien-
tifico se ocupara de hechos particulares y no pasara de los meros casos concretos.
Se trata, en consecuencia, de un saber legal, porque busca dar explicaciones de
caracter general que son formuladas como leyes universalmente aplicables. Asi
como en el derecho se supone que las normas deben poder aplicarse en todos los
casos, asi también la ciencia enuncia leyes con la intencion de poder aplicarlas mas
alla del caso particular. Claro que no toda observacién cientifica se convierte in-
mediatamente en ley: es a través de la permanente puesta a prueba de diferentes
hipétesis que se llega a-enunciar leyes, que no son ni mds ni menos que hipétesis
confirmadas. _ ‘ '
En consecuencia, ademads de abarcar la totalidad-de un tipo de hechos que se dan
a la- vez en el universo, pretende tener validez sobre casos futuros de la misma
clase; en este sentido, la ciencia es predictiva: todo cientifico espera que la ley que
formula hoy abarque también los casos del préximo mes e incluso que prevea qué
sucederd en una determinada situacién del futuro. Por supuesto, esta prediccién
no es de tipo profética, sino que se funda en leyes e informaciones basadas en un
estudios sobre-un estado de cosas presente o pasado. Asimismo, esta prediccién
no se caracteriza por su certeza sino por ser perfectible. Es decir, puede fallar, pero -
en definitiva esto contribuye a mejorar el conocimiento y a ampliarlo.
La ciencia es util: si bien todo conocimiento —aunque no sea cientifico- busca re-
sultados que puedan aplicarse a algo con éxito, el hecho de que la ciencia busque
la verdad la hace mucho mas eficaz. Es decir que la utilidad de la ciencia estd mas
alld de su propdsito: es su objetividad la que la vuelve inmediatamente titil. Claro
que luego los conocimientos cientificos pueden convertirse en herramientas para
el bien o para el mal (el desarrollo de la fisica atémica trajo innumerables benefi-
cios desde el punto de vista del progreso en ciencia, pero también dio origen a la
bomba atémica, cuya utilizacién durante la Segunda Guerra Mundial fue devasta-
dora). Son los técnicos los encargados de usar el conocimiento cientifico con fines
practicos (mediante procedimientos y métodos propios de la tecnologia), y final-
mente son los politicos los responsables de que la ciencia y la tecnologia se utilicen
para el bien de la humanidad.

134



Teoria del conocimiento

chen los diarios ...

Pasion y rehabilitacién de Galileo Galilei

" Acontecimientos totalmente inesperados, sorpresas increibles, tal parece ser la caracteris-

tica de este espectacular periodo final del siglo veinte. Apenas hemos podido asimilar la
caida del muro de Berlin, el derrumbe de la Unién Soviética, la reunificacién de Alemania, la disgre-
gacion de varios paises europeos, la reaparicion de los campos de concentracién y de las persecucio-
nes raciales, étnicas o religiosas, cuando -en un terreno totalmente distinto, el académico- acaba de
sobrevenir otro conmocionante suceso, cuyo acaecer involucra tres siglos y medio de agrias contro-
versias entre los cientificos y los partidarios de la libertad de pensamiento por un lado y la Iglesia
Catdlica por el otro: la rehabilitacién de Galileo Galilei por parte del papa Juan Pablo II.
Todos saben que el genial investigador italiano sostuvo que la Tierra gira alrededor del Sol, y no al
revés, como crefan todavia los tedlogos en aquellos tiempos, a comienzos del siglo diecisiete. Saben
también que ése fue el motivo de un enfrenamiento que terminé con la detencién del sabio, que fue
procesado, amenazado y finalmente obligado a retractarse, para ser finalmente condenado a prisién
domiciliaria con prohibicién total de cualquier tipo de publicacién de sus ideas.
Menos conocido es que Galileo fue un pensador creativo y original, sélo comparable a flguras comola
de Newton o la de Einstein. Gracias a €1, los recursos de la mate-
matica y, en especial, del dlgebra se incorporaron sistematicamente
a la fisica. Entusiasta partidario del método experimental, se opu-
so a que la ciencia sélo fuera un conjunto de prejuicios filoséficos o
teolégicos, para sostener en cambio que el elemento decisivo para
valorar nuestras creencias es la observacién.
Galileo efectué innumerables descubrimientos astronémicos con
ayuda de un entonces reciente invento holandés, el telescopio, que
él perfecciond. Los criteres lunares, las manchas solares, las fases
de Venus, los satélites de Jupiter, la resolucién de la Via Lactea en
estrellas, la visién de estrellas antes no percibidas a simple vista,
son algunos de sus revolucionarios hallazgos. Pero también des-
cubrié leyes del movimiento, y fundé disciplinas tales como la
mecanica, la cinemadtica y, en cierto modo, la hidrodindmica. El
concepto de inercia -clave del pensamiento de Newton- es una de
sus importantes contribuciones originales.

135




Capitulo IV

Pues bien, los historiadores de las ideas, los cientificos y los filésofos consideraron siempre como un
atropello a la razén y a los derechos humanos el trato vejatorio y autoritario que se practicé con el
cientifico oriundo de Pisa. En el campo de los pensadores catélicos todo esto fue visto con cierto
complejo de culpa. Y, en general, este episodio histérico se vivié como una verdadera tragedia que
enturbiaba las relaciones entre cientificos y creyentes.

La rehabilitacién formal de Galileo por parte del papado viene a dar un giro definitivo a esta cuestién.
Pocas veces las autoridades de la Iglesia se mostraron dispuestas a expresar un mea culpa, y es una
prueba mds de la lucidez del actual pontifice que haya decidido tomar al toro por los cuernos y hacer
justicia. )

Hay, de paso sea dicho, otro aspecto interesante en la declaraciéon del Papa. El intenta disculpar a la
Inquisicién, pretendiendo que ella actué de buena fe, de acuerdo con los conocimientos disponibles
entonces y a una interpretacién impuesta por el sentido literal de las Sagradas Escrituras. En esto
ultimo hay implicita una tesis interesante, y es el reconocimiento de que una actitud fundamentalista
en las controversias lleva al error, al abuso y a la intolerancia irracional.

Es muy comprensible que el pontifice quiera de alguna manera no dejar totalmente mal parados a los
organismos de la Iglesia.

Pero pensamos que todo este acto de justicia seria mds completo y conseguiria dejar las cosas en una
situacién ética totalmente positiva, si alguna vez el papado ubica claramente a la Inquisicién como la
institucion negativa que realmente fue.

Desde la época de la Contrarreforma hasta mediados del siglo pasado, la Inquisicién actué como una
verdadera Gestapo teoldgica, practicando torturas (genialmente reflejadas en los dibujos de Goya
expuestos en el Museo del Prado y otros museos), persecuciones ideoldgicas, genocidios (como en el
caso de Torquemada causando la tragica expulsién de los judios de Espafia) y, sobre todo, la muerte
de miles de personas en Europa -especialmente en Espafia- y en México, Brasil, Per1, etc., en los
horrorosos actos de fe en que se quemaban vivas personas con motivos teolégicos, genealdgicos o,
simplemente, a causa del deseo de apropiarse de sus bienes. En este sentido, el ejemplo de Galileo no
es mas que un eslabén entre tantos de una larga, inmensa y tragica cadena de acontecimientos que
constituyen un lado muy sombrio de la historia.

No es fécil, claro estd, tomar la decisioén de reconocer tales hechos y condenarlos, cuando uno forma
parte de la comunidad responsable de que esos episodios ocurrieran. No obstante, alguna vez eso se
hizo. Por ejemplo, el propio pasado el 16 de mayo de 1920 declaré formalmente que el tribunal que
juzgé, condend y mandé quemar a Juana de Arco, tribunal presidido por el obispo Cauchon, habia
procedido dolosamente. Y la heroina francesa fue santificada. ;Por qué no extender tal actitud a toda
la Inquisicién, que en nimero y calidad fue responsable de crimenes semejantes o muchos peores?
Segun el escritor inglés Arthur Koestler, Galileo tuvo su parte de culpa en lo sucedido. Para él, el
investigador italiano, sin quitarle méritos, era un fanfarrén y un pendenciero. Se complacia en tratar
altiva y agresivamente a sus contendores (que, sin duda, lo merecian). Ridiculizar a los rivales era uno
de sus placeres, y tenia talento para hacerlo. Pero parece que ademads caia en cierta omnipotencia, y
por ello no advertia que su falta de diplomacia podia perjudicarle. Por ejemplo, fue una enorme
imprudencia que uno de sus personajes (en los didlogos imaginarios mediante los que Galileo expo-
nia sus teorias), el algo ingenuo y esttpido Simplicio, repitiera conceptos y opiniones del Papa. jHay
algo de cierto en lo afirmado por Koesler! Pero eso no justifica revanchas ni condenas filoséficas.
Vivimos en el siglo de la ciencia y de la técnica. Y estas son en la actualidad las herederas directas del
pensamiento, la tenacidad y el ingenio de Galileo Galilei. Los partidarios del racionalismo asi como
los creyentes tienen que sentir todos una gran alegria por este episodio de sensatez y reconciliacién al
que estamos asistiendo. Es el momento para brindar en honor del sabio italiano con un buen vaso de
vino, actividad a la cual -segiin algunos de sus biégrafos- era muy afecto, rasgo humano que lo hace
aun mas simpatico.

Gregorio Klimousky, epistemélogo y profesor titular de la Facultad de Filosofia y Letras de la UBA.

El Cronista Comercial, jueves 5 de noviembre de 1992

136




Teoria del conocimiento

El conocimiento cientifico y el tecnolégico

Nos referimos en el apartado anterior a las quince principales caracteristicas del co-
nocimiento cientifico que detecté Mario Bunge. Sin embargo, a la hora de enumerar-
las sélo dimos cuenta de trece caracteristicas. Ocurre que antes de mencionar las dos
que faltan debemos detenernos un momento en la organizacién del saber cientifico,
que se clasifica de acuerdo con la naturaleza de su objeto de estudio, aquello que
constituye su interés y aquello de lo que se ocupan las diferentes ciencias. La medi-
cina y la biologia investigan a los seres vivos; la sociologia se encarga de analizar la
conformacion y el funcionamiento de las sociedades humanas; a la fisica le interesan
los objetos fisicos y sus propiedades. En todos estos casos, el centro del interés del
cientifico estd constituido por objetos o hechos concretos, por lo tanto, estas que
acabamos de nombrar son ejemplos de las llamadas ciencias facticas (nombre que
proviene del latin factum: hecho). Pero en cambio los calculos, los teoremas, las de-
ducciones formales no tienen nada de concretos. Precisamente son abstracciones o
investigaciones que utilizan entidades ideales para evitar la ambigiiedad y la con-
tingencia de los hechos, y por lo tanto no pueden pertenecer al mismo dmbito de las
ciencias facticas. En efecto, ciencias como la matematica o la l6gica, que se ocupan de
este tipo de entes ideales, son las ciencias llamadas formales.

Las dos caracteristicas con las que Bunge define al conocimiento cientifico y que
nosotros omitimos en el apartado anterior suponen esta clasificacion de las ciencias
que acabamos de hacer porque se refieren exclusivamente a la ciencia factica. Para
completar, entonces, el inventario que resefilamos anteriormente, deberfamos agre-
gar que la ciencia factica parte de hechos, “los respeta hasta cierto punto y siempre
vuelve a ellos. La ciencia —dice Bunge- intenta describir los hechos tales como son,
independientemente de su valor emocional o comercial: la ciencia no poetiza los
hechos ni los vende, si bien sus hazafias son una fuente de poesia y de negocios”.
En todos los campos, la ciencia comienza estableciendo los hechos, esto requiere
curiosidad impersonal, desconfianza por la opinién prevaleciente y sensibilidad a la
novedad. Los enunciados facticos confirmados se llaman usualmente “datos empiri-
cos”; se obtienen con ayuda de teorias (por esquematicas que sean) y son a su vez la
materia prima de la elaboracién tedrica”. Esto significa que los hechos no son toma-
dos en forma aislada sino encuadrados en un marco teérico determinado.

Para concluir, debemos decir que la ciencia trasciende los hechos: “este trascender
la experiencia inmediata,.este salir del nivel observacional al tedrico, le permite a la
ciencia mirar con desconfianza los enunciados sugeridos por meras coincidencias; le
permite predecir la existencia real de cosas y procesos ocultos a primera vista que
sin embargo ciertos instrumentos (materiales o conceptuales) mds potentes pueden
descubrir”.

El siguiente cuadro puede ilustrar una clasificacién no exhaustiva de las ciencias.

137




Capitulo IV

DIJO UN FILOSOFO...
"Las ciencias de observacién son las cien-
cias naturales. Ellas clasifican los cuerpos
siguiendo el grado de similitud y afini-
dad aparentes y se detienen en la con-
templacién de los fenémenos en las con-
diciones en las que los presenta la natu-
rraleza. El naturalista difiere del experi-
mentalista, aunque estudian los mismos
cuerpos. ..
El naturalista no quiere para nada domi-
nar los fenémenos; quiere solamente co-
nocer las leyes que la naturaleza ha im-
puesto a cada ser natural a fin de deducir
la armonia general de la naturaleza.
Las ciencias experimentales van maés le-
jos y tienen un punto de vista absoluta-
mente diferente. Estdn en un punto de
vista artificial o no natural, si se puede
hablar asi, porque quieren provocar fe-
némenos no naturales en el orden de las
cosas tales como las observamos. Es asi
. que el quimico hace cuerpos que no exis-
ten en la naturaleza.
El experimentalista quiere molestar a la
‘naturaleza, quiere dominar los fénéme-
nos y reproducirlos no solamente en las
- condiciones en las cuales la naturaleza
nos los presenta sino en las situaciones
en las que ella no los ha realizado.
La esencia'y el objetivo de las ciencias de
observacion reside en el conocimiento de
la ley de relacién o de clasificacién de los
fenémenos de la naturaleza.
La esenciay el objetivo de las ciencias ex-
perimentales reside en el conocimiento de
la ley de formacion o de generacion y de
- mantenimiento o mutacién (que no es
otra cosa que la fuerza formadora o ge-
neradora continua) de los cuerpos o de
los fenémenos. '
La quimica tiene por objeto conocer la ley
de formacién y de mantenimiento y muer-
te de los cuerpos.
La fisica tiene por objeto conocer la ley
de formacién y de mantenimiento y
muerte de los fenémenos.
La fisiologia experimental tiene por obje-
to conocer laley de generacién, nutricién
y muerte de los cuerpos vivientes."

C. Bernard, Principios de medicina experi-
mental, siglo XIX.

Matemadtica
Légica

Ciencias
formales

r ¢ Fisica

Quimica
Biologia
Geologia
Astronomia
Geografia fisica
\ Psicologia

r

Naturales

Ciencias <
facticas

Economia

Sociales Sociologia
Historia

\ Ciencia politica

Geografia humana

\ Lingiiistica

Ahora bien, la ciencia factica tiene aplicaciones
en la realidad, es decir, fuera del &mbito “cerra-

-do”, digamos, de la investigacién: cuando se

propone solucionar problemas practicos relati-
vos a su ambito de conocimiento o modificar la
realidad concerniente a su objeto, estamos ante
un caso de ciencia aplicada. Pero existe un dm-
bito que se relaciona también con los descubri-
mientos cientificos pero es un tanto indepen-
diente de la ciencia: es el ambito de la tecnolo-
gla. Gregorio Klimovsky define a la tecnologia
como “la utilizacién de la ciencia aplicada para
resolver problemas de cardcter social o tratar
con el funcionamiento de problemas”. En otras
palabras, la tecnologia es la aplicacién de los
resultados cientificos a la construccién de arte-
factos e instrumentos y a la solucién de proble-
mas practicos. Pero no se trata s6lo de una cier-
ta utilizacién de los datos obtenidos por la cien-
cia, sino que a éstos la tecnologia les suma una
“idoneidad” relativa a un 4mbito especifico de
la préctica para fabricar objetos o para modifi-
car algtin sector de la naturaleza. Es interesante
ver que la ciencia y la tecnologia se alimentan
mutuamente; es decir, la primera ayuda a la se-
gunda a avanzar en sus précticas, pero luego

138



Teoria del conocimiento

esta dltima le brinda sus resultados para una mejor practica cientifica. Pensemos,
por ejemplo, en los estudios de la fisica que hicieron grandes aportes al campo de la
tecnologia electrénica. Desde esta tiltima, a su vez, se hicieron importantes avances
en el campo de la electromedicina (tomégrafos computados, ecégrafos, etcétera),
por ejemplo, que le permiten a la ciencia médica ampliar también el campo de la
investigacion.

El método cientifico y los métodos para hacer avanzar el conocimiento en ciencias
formales y facticas :

El epistemédlogo Ernest Nagel dice, en su articulo “Naturaleza y fin de la ciencia”
que el método, si bien es “dificil de describir en pocas palabras”, es “la caracterlstlca
mas constante de la ciencia y la garantia tltima de la confianza en las conclusiones
de la investigacién cientifica”. Segin Nagel, “todas las ciencias emplean un método.
comun en sus investigaciones, en la medida en que aplican los mismos principios
para evaluar el peso de las pruebas, los mismos cdnones para juzgar la adecuacién
de las explicaciones propuestas y los mismos criterios para decidir sobre hipétesis
alternativas. En suma, el método cientifico es la 16gica general empleada, tacita o
explicitamente, para evaluar los méritos de una investigacién...”

Asi definido, como una especie de estrategia general para enfocar problemas, para
solucionarlos o para alcanzar conocimientos, el método cientifico no se diferencia
en nada de lo que hoy entendemos por ciencia: basicamente un modo de pensar los
problemas, acorde con el método cientifico. Pero la identidad entre estas dos nocio-
nes no es total y absoluta. También hablamos de diversos métodos que deben em-
plear las diferentes ciencias para obtener més conocimiento y para garantlzar la cali-
dad de ese conocimiento.

Ahora bien, tal como clasificamos anteriormente a las ciencias, estd claro que no
podemos esperar que todas ellas obtengan nuevos saberes sobre sus objetos de estu-
dio utilizando los mismos procedimientos metodolégicos. En este sentido de la pa-
labra, es decir, entendido como la secuencia de pasos que debo seguir para que avance
mi conocimiento cientifico en una rama especifica, el método difiere segtin el objeto
de estudio. Obviamente, las ciencias formales no avanzan mediante pruebas de la-
boratorio, sino que sus demostraciones son de tipo formal. Su punto de partida est4
dado por un conjunto de axiomas, es decir, de formas proposicionales que se toman
como principios y que se suponen verdaderas dentro del marco de una investiga-
cién determinada y reglas de deduccién 16gica, mediante las cuales se derivan de
aquellos principios o axiomas, una serie de teoremas y demostraciones.

Este método se llama método axiomatico y tiene su origen remoto en la geometria
de Euclides (siglo IV a.C.). En su texto Elementos, publicado alrededor del afio 300
a.C., el matematico Euclides intenté deducir y demostrar toda la geometria conocida
hasta ese momento partiendo de cinco axiomas (él los llamaba “postulados”). Los
primeros cuatro axiomas no ofrecian ninguna duda. Pero el quinto axioma, que dice
“dada una recta cualquiera A, y dado un punto P que no esté en la recta A, hay una
y s6lo una recta que pasa por P y que es paralela a A, aparecia ya como dudoso o

139



Capitulo IV

sospechoso para los pensadores antiguos, que suponian que no se trataba de una
proposicién con el mismo nivel de evidencia y simplicidad de los otros cuatro. Du-
rante siglos se intenté probar o bien que ese axioma no era independiente de los
demds (o sea, que se podia deducir de los otros cuatro y por lo tanto no debia ser
considerado como principio o axioma sino como teorema, o sea deduccién derivada
de aquéllos) o que, por el hecho de ser utilizado s6lo una vez a lo largo de las demos-
traciones geométricas de Euclides, quizds no fuera necesario para efectuar las de-
ducciones geométricas pertinentes. Los muchos intentos por negar al quinto axioma
nos legaron, ya en el siglo XIX, dos grandes inventos: las llamadas geometrias no
euclideanas y —lo que nos interesa ahora- la base del método axiomatico formal,
cuya principal caracteristica es que se rige por un orden estrictamente deductivo
regulado por procedimientos 16gicos.
Como si reinventara un juego como podria ser el ajedrez, quien crea un método
axiomatico precisa:
1)fijar la 16gica presupuesta (I6gica clasica, l6gica alternativa) y precisar alli tanto su
vocabulario l6gico como las reglas de construccién de las proposiciones dentro de
ese sistema y las reglas de la deduccién que se utilizarédn;
2)determinar el vocabulario del sistema dentro del cual habrd términos primitivos
(los cuales, por su simplicidad, no necesitan definicién; por ejemplo, las variables
P, q 1,y las constantes —, =, etcétera) y términos definidos (por ejemplo, p = —p);
3) de las proposiciones que se pueden formular dentro del sistema, determino algu-
nas que son las iniciales a las que llamo axiomas; estos axiomas deben cumplir
ciertos requisitos basicos, como por ejemplo, no ser contradictorios entre si, ser
independientes unos de otros (es decir, que unos no se deduzcan de otro u otros
como teoremas); .
4)teoremas, que se obtienen a partir de las deducciones que tuvieron como punto de
partida, y demostraciones efectuadas partiendo de los axiomas y teoremas.
Para las ciencias facticas, dado que su objeto no es formal y dado que buscan deter-
minada informacién sobre los hechos, el método axiomatico resulta de muy poca
utilidad. Detenerse a analizar cudl es el método que utilizan para hacer crecer su
conocimiento las ciencias facticas resulta un poco mds complejo y controvertido.
Existe la idea muy difundida de que las ciencias empiricas —es decir, aquellas relacio-
nadas con la experiencia— comienzan con la observacién: el cientifico utiliza sus sen-
tidos para detectar cosas en el mundo y a lo que formula a partir de ellos lo podemos
denominar un enunciado observacional. Muchos de estos enunciados
observacionales, que son enunciados singulares, forman la base de una generaliza-
cién que se efectta por medio de la induccién. En esto consistiria, en su versién mas
simplificada, el método inductivo. En légica estudiamos la diferencia entre razona-
mientos inductivos y deductivos: en los primeros, uno pasa de enunciados singula-
res o particulares a conclusiones universales que se utilizan como hipétesis o teorias.
Un ejemplo de razonamiento inductivo es aquel en el cual, después de haber obser-
vado diez gatos blancos de mi calle infiero que todos los gatos de esta calle son
blancos; o también, después de ver una cantidad de casos de personas con saram-

140




pién en los que un cierto remedio eliminé las
ronchas, infiero que el remedio en cuestion cura
el sarampion.

Pero el problema de la induccién es que, como
han senialado muchos criticos de este método,
las inferencias inductivas no estan justificadas
l6gicamente porque mas alla de la cantidad de
enunciados singulares que uno haya conside-
rado, la conclusién siempre correra el riesgo de
resultar falsa algtin dia. Un inductivista podria
apelar a formular un principio de induccién, que
rezaria mas o menos asi: “Si en una gran varie-
dad de condiciones se observa una gran cantidad de
Ay todos Ios A observados, sin excepcion, poseen Ia
propiedad B, entonces todos los A poseen la propie-
dad B”. Sin embargo, no podemos tener la segu-
ridad de que partiendo de premisas verdade-
ras llegue necesariamente a una conclusién ver-
dadera. Podria darse el caso de que las premisas
fueran verdaderas y la conclusion falsa porque
la mera acumulacién de informacién singular
no me garantiza la veracidad de una ley uni-
versal. Por eso la induccién no puede justificar-
se sobre bases estrictamente 16gicas.

Veamos sumariamente cudl es la respuesta que
dio Karl Popper, un célebre epistemologo con-
temporaneo, al sin salida del inductivismo. Con-
tra laidea de que la ciencia se apoya fundamen-
talmente en la induccién, Popper formulé un
método deductivo de contrastacion, al que se

Teoria del conocimiento

En los sistemas axiomaticos formales, la
verdad de los axiomas no se pone en
duda ni interesa al comienzo de la inves-
tigacién puesto que se trata de cuasipro-
posiciones que necesito como puntos de
partida, pero que por tratarse de enun-
ciados formales, construcciones légicas,
no hay manera de verificar su verdad o
falsedad. Al menos en el sentido tradi-
cional de verdad como correspondencia
de un discurso con la realidad. Este paso
recién podria darse si los elementos for-
males del sistema son “traducidos”, uti-
lizando un vocabulario cientifico ade-
cuado y riguroso, a algtin campo concre-
to en el cual ese sistema formal que se
ha construido tenga una posible aplica-
cion. Asi, una vez convertidos en propo-
siciones con algtn significado real, po-
dria hablarse de la verdad o la falsedad
con la que esos axiomas se corresponden
con la realidad a la cual los aplico.

‘[?éf, o la investaacin cientl ﬁ‘e:a.;zém
salo Eﬁaada Hene g?g&n viso de eg;edad;;;
Fote sefior me ofrece s producto ‘Ogonol,
(o activo reconstituyente de Iz caps

e

ha dado el nombre de método hipotético deductivo o falsacionismo. En su libro ya
clasico La Iogica de la investigacion cientifica (1934), Popper argument6 extensamente
en favor de determinar a éste como el método propio de las ciencias facticas.

El método hipotético deductivo tiene varios pasos que describiremos a continua- g
cién, pero podriamos intentar describir en pocas palabras su fundamento y su modo §
de funcionar. En principio, el método hipotético deductivo da por supuesto que el g
observador no es absolutamente neutral frente a la observaciéon: un bagaje tedrico, -
cultural y social puede intervenir a la hora de observar. Por lo tanto, su modo de @
proceder no es desde lo particular hacia lo universal como el del inductivista (cami- 3
no que ya hemos declarado 16gicamente injustificable) sino que procede al revés: o
desde la universalidad propia de las hipétesis o teorias, el cientifico va hacia lo par- %
ticular, es decir: busca las observaciones y deducciones pertinentes que le permitan §

Q
. 2’ . 2z ®
contrastar sus hipétesis o teorias. S

Uucio

141



Capitulo IV

DIJO UN FILOSOFO...
"Hay un cierto niimero de posibles res-
puestas al problema de la induccién. Una
de ellas es la del escéptico. Podemos
aceptar que la ciencia se basa en la in-
duccién y la demostracién que hizo
Hume de que no se puede justificar la
induccién apelando a la l6gica o a la ex-
periencia, y concluir que la ciencia no se
puede justificar de un modo racional. El
propio Hume adopt6 una postura de este
tipo. Mantuvo que nuestras creencias en
las leyes y teorias no son més que hébi-
tos psicolégicos que adquirimos como
resultado de las repeticiones de las ob-
servaciones relevantes. Una segunda res-
puesta consiste en atenuar la exigencia
inductivista de que todo el conocimien-
to no 16gico se tenga que derivar de la
experiencia y argumentar a favor del
principio de induccién basdndose en al-
guna otra razén. Sin embargo, conside-
rar que el principio de induccién, o algo
parecido, es “evidente” no es aceptable.
Lo que consideramos evidente depende
y tiene demasiado que ver con nuestra
educacién, nuestros prejuicios y nuestra
cultura para ser una base fiable de lo que
es razonable. En diversas etapas de la
historia, para muchas culturas era evi-
dente que la Tierra era plana. Antes de
‘la revolucién cientifica de Galileo y

Newton, era evidente que para que un’

objeto se moviese era necesaria una fuer-
za o causa de algtn tipo que lo moviera.
Esto puede ser evidente para algunos lec-
tores de este libro que carezcan de una
formacién fisica, y no obstante es falso.
Si se ha de defender que es razonable el
principio de induccién, entonces se ha de
ofrecer una argumentacién mds sofisti-
cada que la apelacién a su evidencia. Una
tercera respuesta supone la negacién de
que la ciencia se base en la induccién. [...]
Esto es lo que intentan hacer los
falsacionistas y principalmente Karl
Popper".

Alan Chalmers,;Qué es esa cosa llamada
ciencia?, 1982.

 Para un cientifico que utiliza el método hipoté-

tico deductivo, la ciencia es un conjunto de hi-
pOtesis que se proponen a modo de ensayo para
describir o explicar cierta porcién de la reali-
dad. Claro que estas hip6tesis deben poder ser
falsables; o sea: debe poder existir alguna ob-
servacién o préctica que sea capaz de refutarla.
La lluvia cae de arriba hacia abajo; la clorofila es in-
dispensable para que se produzca la fotosintesis o
las sustancias se dilatan al calor son ejemplos de
afirmaciones que pueden ser falseadas o refu-
tadas. Asi, si un cientifico detecta anomalias en
su teorfa, mediante nuevas observaciones, pue-
den provocar su refutacién. En ocasiones, una
sola observacién —dirfa el método hipotético de-
ductivo en su versién mds simple- es capaz de
refutar una teoria. En cambio, si no encuentro
esa refutacién —que es el punto més seguro del
proceso de busqueda- el cientifico da a su hi-
potesis o a su teoria por corroborada.

Ya dijimos que para Popper, la investigacién
cientifica es un problema a resolver o una res-
puesta que debe darse a una situacién anormal.
Una vez que se presenta la observacién pro-
blematica, el cientifico debe seguir los siguien-
tes pasos:

1) Se observan todos los casos que presenten la

anormalidad que causa la investigacién y for-
mulacién del problema.

2)Se investiga y se halla la causa por la cual se
produjeron esos casos.

3)Se formulan una o més hipdtesis: se trata de
afirmaciones que intentan explicar y resolver
el problema.

4) A partir de esa o esas hipétesis, se deducen
algunas consecuencias que permiten, a dife-
rencia de la hip6tesis que todavia resulta ted-
rica, comprobar si su explicacién es correcta
o no.

5)Se realizan las pruebas y experimentaciones
necesarias para corroborar o refutar la hipé-
tesis que se formuld en el paso 3. En el caso

142




Teoria del conocimiento

de que en el experimento se solucione el problema inicial, se dice que la hipétesis
queda corroborada. Pero si no es asi, queda refutada y se deben revisar entonces
todos los pasos anteriores, formular otra hipétesis, probarla, etcétera.

Claro que se ha objetado al método hipotético deductivo en esta versién simple de
cierta ingenuidad. Los criticos del falsacionismo dicen que al ser contrastada, una
hipétesis o teorfa raramente llega sola: viene acompafiada de otras hipétesis o teo-
rias presupuestas que conciernen a determinados conocimientos que uno ya posee,
o hipétesis subsidiarias que se relacionan con el propio material de trabajo, o hipéte-
sis auxiliares que se adoptan sin corroboracién y sin las cuales no se podria avanzar
en la ciencia. Por lo tanto, la refutacién no nos dice a qué sector de la teoria se debe
apuntar para evitar nuevas refutaciones. Por otra parte, en su versién ingenua, el
método hipotético deductivo parece desconocer que los enunciados observacionales
mismos, aquellos de los cuales depende en tltima instancia la refutacién, son ellos
también, de algtin modo, hipétesis, en la medida en que el observador observa a
partir de determinadas condiciones y ademds porque en un mundo humano, estos
enunciados observacionales nunca pueden ser totalmente verificados.

Como respuesta a estas criticas, Popper disefi6 una versién més sofisticada, comple-
ja y consistente del método hipotético deductivo. Una de las novedades que se intro-
ducen en él es el concepto de base empirica epistemolégica. Lo que sostiene Popper
es que los datos tal como se dan en nuestra vida aparecen determinados culturalmente
y hasta lingtiisticamente. Y el hecho de que estos mismos datos y los enunciados
observacionales que de ellos extraiga el cientifico sean ellos mismos hipétesis lleva-
ria al método de contrastacion a un regreso al infinito: las teorias son refutadas, pero
los datos que las refutan pueden ser también refutados (puesto que son hipétesis) y
asi ad infinitum. Para evitar esto, Popper afirma que en la historia de la ciencia la
comunidad cientifica toma algunas hipétesis observacionales como puntos de par-
tida que no entran en discusién. Estas hipdtesis, asi como todas las demds condicio-
nes de contorno, datos y consecuencias observacionales se contrastan sucesivamen-
te formando una base empirica epistemoldgica que permite progresar.

La visién, al menos panoramica, de los problemas que supone formular un método
para las ciencias empiricas nos llevé al tema de cémo procede la ciencia. De la visién
vulgarmente difundida de que la ciencia parte de puras observaciones de donde
extrae sus leyes, pasamos a analizar una visién mds compleja, en la cual los cientifi-
cos deben contrastar sus hipétesis, teorias y hasta las afirmaciones que hacen sobre
lo que se supone que ven. Es hora de presentar la perspectiva que ha ofrecido Thomas
Kuhn sobre la actividad cientifica. Kuhn, que se desempefié como fisico antes de dar
pasos reveladores en la filosofia de la ciencia del siglo XX, no se fijé6 como Popper en
la reconstruccién légica de la ciencia sino en el estudio histérico de cémo avanza el
conocimiento cientifico. Segtin estos estudios, Kuhn determina que la ciencia avan-
za a través de crisis que son superadas por revoluciones cientificas. La historia de la
ciencia se caracteriza por reproducir, de algtin modo abierto, el siguiente esquema:

143



Capitulo IV

* Periodo de ciencia normal, en el cual los cientificos trabajan bajo un determinado
paradigma que constituye su modo de ver y explicar los fenémenos. Un paradig-
ma contiene leyes explicitas, supuestos tedricos, instrumentos y técnicas de expe-
rimentacién que conforman un marco a través del cual se ve el mundo.

* Crisis: surgen inevitablemente problemas que no pueden ser resueltos dentro del
paradigma que rige a ese periodo de ciencia normal y la multiplicacién de las
dificultades desencadena una crisis, de la cual s6lo se puede salir drasticamente,
rompiendo con el paradigma vigente que se reemplaza por uno nuevo.

* Revoluciones cientificas: durante los periodos de crisis, los intentos por resolver
los problemas surgidos se vuelven mds radicales y esto debilita cada vez mas al
paradigma. Se suceden las polémicas filoséficas respecto de la confiabilidad del
paradigma hasta que éste se debilita y se produce lo que Kuhn llama una revolu-
cién: aparece un paradigma rival, incompatible con el viejo. La superioridad del
nuevo paradigma para explicar los nuevos problemas es legitimada por la comu-
nidad cientifica en su totalidad.

¢ Nueva ciencia normal: instalado el nuevo paradigma, éste rige un nuevo periodo
de ciencia normal, al que seguird otro periodo de crisis, otra revolucién, un nuevo
paradigma y asi sucesivamente.

DIJO UN FILOSOFO...

"Las primeras etapas de desarrollo de la mayoria de las
ciencias se han caracterizado por una competencia con-
tinua entre una serie de concepciones distintas de la na- teori 1
turaleza, cada una de las cuales se derivaba parcialmente .eOI'la, que es.gener ala upa rea-
de la observacién y del método cientifico y, hasta cierto lidad determinada y particular?
punto, todas eran compatibles con ellos. Lo que diferen- | ¢ Sj toda teoria es provisoria,
ciaba a esas escuelas no era uno u otro error de método —
todos eran “cientificos”- sino lo que llegariamos a deno-
minar sus modos inconmensurables de ver el mundo y
de practicar en él las ciencias. La observacién y la expe- [ ® ;Qué esun “hecho”? ;Podemos
riencia pueden y deben limitar drédsticamente la gama llegar a aprehenderlo sin la
de las cr}een.c1as‘c1ent1f1cas a(%m131bles o,delo contrarlc.), intermediacién de ninguna teo-
no habria ciencia. Pero por si solas, no pueden determi- ‘o

nar un cuerpo particular de tales creencias. Un elemento ra:
aparentemente arbitrario, compuesto de incidentes per- | ® ;Es posible la experiencia o es-
sonales e histéricos, es siempre uno de los ingredientes tamos encerrados en nuestra
dfe form'ac1o/n‘ de las creencias sostenidas por una comu- conciencia?

nidad cientifica dada en un momento determinado. [...]

Problemas / Paradojas
¢ ;Cémo puede adecuarse una

(pueden el mundo y el orden
humano dejar de ser relativos?

Eos hechos y las teorias cientificas no son categéricamen-
te separables, excepto quizds dentro de una tradicién
tnica de una practica cientifica normal. Por eso el des-
cubrimiento inesperado no es simplemente real en su im-
portancia y por eso el mundo cientifico es transformado
desde el punto de vista cualitativo y enriquecido cuanti-
tativamente por las novedades fundamentales aporta-
das por hecho o teoria."

Thomas Kuhn, La estructura de las revoluciones cientificas,
1962.

144

(Cual es el estatus de una de-
mostracion cientifica?

Silos puntos de partida de una
teoria cientifica no se demues-
tran y, en consecuencia, pueden
ser falsos, ;cudl es el valor de
toda la teoria?



Teoria del conocimiento

15 Tecroloqia deja al gaveho sin| Feliqroses los Habalenguss! [Eez vaca Yiene vnd Te1a pa o leche
rab@b,éigforo%\%; esgvacd |'g ,j%f{??m,;; sele ‘I'ngo' 13 ofra pa ko manteca,otta pal yogur
Es vig tetrateta Tienk cuattel lengua con Miakig Chcenz |y ottd pal dvice & leche
“Tehatela 7 Breceuny  1echaba sdchotd’y ¢ g
< trabalengud siempre

7
S )48 p oy s
U solo otdenddot y&) Y ande le Y uste de que tHrabajaba,] | El mal entendido
le c%;ongigyueun_ " ag?qguen,g 0 %ingrofo ?? t ) - |pregrese: Mend"rcfa
pal °92 6 Yiraba de un arado '

ngraq)a yé
tieng el .
*Confxqgn+a)
tambien,

Y ahurg el patren
com Fro’ ) faba)’o

Aspectos éticos de la practica cientifica y tecnolégica

(Hay alguna relacién entre la ética y la actividad de un cientifico? ; Acaso la ética no
se ocupa de las acciones privadas de los hombres con respecto a sus semejantes?
Entonces ;qué tiene que ver la actividad cientifica con eso? Los cientificos descubren
que futuros padres podrian elegir si su bebé serd nene o nena y genera una discu-
sién; descubren que la descomposicién del 4tomo puede servir para elaborar explo-
sivos muy potentes, y ahf hay otro debate; saben que es posible reproducir un ser
humano manipulando su informacién genética y aparece otro problema. Estas dis-
cusiones, problemas y debates se producen justamente porque existe la polémica
acerca de lo que estd bien o mal hacer, de lo que deben o0 no deben hacer los hombres
en nombre de la ciencia o del progreso tecnolégico. Por otra parte, al reconocer la
dimensién social de la investigacién y la préctica cientificas, admitimos necesaria-
mente el hecho de que somos seres humanos quienes hacemos ciencia y la utiliza-
mos con fines que pueden ser buenos o malos. Y si bien la aplicacién préctica de la
ciencia suele correr por cuenta de la tecnologifa y de las politicas de implementacién
de planes de desarrollo cientifico y tecnolégico, al ocuparnos del conocimiento cien-
tifico no podemos dejar de prestar atencién a los aspectos éticos que le conciernen.

Durante mucho tiempo se creyé que la préctica cientifica era objetiva, es decir, que la
opinién o las creencias de los cientificos no debian mezclarse de ningtin modo con
los descubrimientos y con el curso de las investigaciones “de laboratorio”, y que esta
neutralidad se lograba efectivamente en las précticas cientificas. Sin embargo, a tra-
vés de la historia de la ciencia se ha visto que es imposible mantenerse en una abso-
luta objetividad. Como observa Gregorio Klimovsky, cuando un sujeto aprende, in-
terviene el objeto que es aprendido, pero también influyen en ese aprendizaje la
actividad y las estructuras del sujeto; esto significa que quien aprende (y a nosotros
nos interesa particularmente el cientifico) no es pasivo frente a lo que descubre. Dice

145



Capitulo IV

Klimovsky, en Las desventuras del conocimiento cientifico: “El conocimiento cientifico
no es por tanto objetivo en un sentido ingenuo, sino que deriva de una conjuncién
de actividades que corresponden al sujeto con otras que la realidad impone”.

No obstante, el autor cree que la ciencia es capaz de resguardar un marco de objeti-
vidad ya que tiene sus propios mecanismos para no caer en un saber meramente de
opinién o inspirado en conjeturas infundadas. La racionalidad, esto es, “el empleo
metddico de estructuras légicas, la actividad del cientifico sobre la base de ciertos
procedimientos (no cualesquiera) y el respeto a la experiencia como piedra de toque
para sostener ciertas afirmaciones” es lo que diferencia al conocimiento cientifico de
una mera creencia o concepciones formuladas a partir de cierta religién o ideologfa.
Pero hay otros pensadores que consideran improbable esta objetividad relativa al
conocimiento cientifico y a su practica. En este sentido, afirman que en el discurso
cientifico existen elementos ideoldgicos y valorativos. La eleccién misma de deter-
minados objetos de investigacién —como la clonacién de seres humanos, por ejem-
plo— depende de criterios ideoldgicos y valorativos. En esta linea de reflexién, Paul
Feyerabend afirma que la ciencia trabaja en pos de la creacién de centros o focos
belicosos y de afianzar el poder en unos pocos en perjuicio de la masa social. La
comunidad cientifica, gracias a la importancia que ha logrado dentro de la sociedad,
se las arregla para manipular las esferas de poder que pueden beneficiarlas, por
ejemplo, otorgdndoles dinero, que luego es aplicado a fines contrarios a la conserva-
cién y mejoramiento de la humanidad. El problema de aceptar de modo integro esta
tesis es que, si los factores determinantes para hacer ciencia fueran sélo de indole
subjetiva, serfa imposible seguir afirmando el acercamiento paulatino a la verdad
que pretende el conocimiento cientifico. '

Entonces, si la practica cientifica estd comprometida con ciertos valores, ;hay que
resignarse a que la préctica cientifica corra por carriles que nunca se cruzan con la
ética? A diario vemos indicios de que ciencia y ética no son totalmente independien-
tes. Si se debe concretar la clonacién de seres humanos o no, si deben realizarse
transplantes, si es correcto practicar la eutanasia o, por el contrario, debe prohibirse,
si las investigaciones de procesos nucleares llevan necesariamente a guerras nuclea-
res, son planteos que se mantienen en el débil limite entre lo que es propio de la cien-
cia y lo que pertenece al campo de la ética, o mejor, en la ética relativa a la ciencia.
Indudablemente, lo primero que tenemos que distinguir es el campo propio de la
ciencia y la utilizacién que después la sociedad misma hace de sus descubrimientos,
hecho que es de exclusiva responsabilidad de los actores politicos. Pero, por otro
lado, parece inevitable que los descubrimientos cientificos, al abrir nuevas perspec-
tivas de la realidad y permitir nuevas lecturas de lo que en ella sucede, también
incidan en el &mbito ético. La ciencia contempordnea, en la medida en que sus apli-
caciones otorgan un enorme poder para modificar al mundo que nos rodea, nos
obliga a preguntarnos qué se debe hacer con creciente frecuencia. Y cada vez que
nos hacemos esta pregunta debemos exigirla también al cientifico. Como dice Ricar-
do Maliandi en su libro La ética cuestionada, ““1a responsabilidad del cientifico es también
ética, en tanto es su obligacién realizar una fundamentacién de las decisiones que toma”.

146




Teoria del conocimiento

Encontramos un ejemplo de este tipo de problemas
éticos sobre cuestiones relativas a la ciencia en lo que
se ha llamado darwinismo social. Hacia fines del siglo
XIX y principios del XX se aplicaron al 4mbito de lo
social una serie de conceptos formulados por el cien-
tifico Charles Darwin. Este investigador habia dicho
en su libro El origen de las especies que los seres vivos
evolucionan logrando paulatinamente una adaptacién
mayor al medio ambiente en el que viven. En este pro-
ceso adaptativo sélo sobreviven los miembros de la
especie que son mas aptos, es decir, que estdn mas pre-
parados para esa adaptacién, siendo eliminados los
ejemplares mds débiles por no poder lograr esa adap-
tacién. Ahora bien, la aplicacién de estos conceptos al
ambito social llevé a los cientificos a declarar que los
individuos menos aptos a adaptarse a determinada
sociedad ocupaban lugares marginales, y los que se
adaptaban mejor ocupaban los mejores lugares den-
tro de ella. Esto equivale a decir que cada hombre va a
ocupar un lugar en la sociedad para el cual se encuen-
tra ya determinado por su naturaleza, y que nunca
podrd cambiar dentro de ella. Paralelamente, comen-
zaron a hacerse tests de inteligencia y a medir capaci-
dades craneanas, para justificar “cientificamente” la
marginalidad y la discriminacién de ciertas razas.

147

DIJO UN FILOSOFO...

"Es bueno comenzar recordando que la
ciencia es una institucién social, y que
los cientificos son miembros de una co-
munidad intelectual auténoma, dedica-
da alabisqueda de la verdad conforme
a criterios que se han desarrollado y de-
mostrado su solidez en un proceso con-
tinuo de critica reciproca. Muchos pen-
sadores han supuesto que la objetividad
de las conclusiones alcanzadas en la cien-
cia serd asegurada si los cientificos re-
suelven como individuos aceptar sé6lo
proposiciones que no presenten la més
minima posibilidad de duda y sean ver-
daderas en forma transparente. Sin em-
bargo, los hombres no son, por lo gene-
ral, conscientes de los muchos supues-
tos tacitos implicitos en lo que conside-
ran como indudable y a menudo creen
que no estdn contrayendo compromisos
intelectuales de ninguna clase, aunque
de hecho estan suscribiendo muchas fal-
sedades. Por tanto, mientras que las re-
soluciones individuales de adoptar una
actitud critica ante los propios supues-
tos pueden tener un cierto valor, la obje-
tividad de la ciencia no es primariamen-
te una consecuencia de semejantes reso-
luciones. Por el contrario, esa objetividad
es el producto de una comunidad de

- pensadores, cada uno de los cuales criti-

ca implacablemente las pretensiones
cognoscitivas de los demds. Porque nin-
gun cientifico comprometido en este pro-
ceso de critica es infalible y cada uno tie-
ne sus propios prejuicios o propensiones
intelectuales y emocionales. Pero estos
prejuicios y propensiones rara vez son
los mismos, y las ideas que sobreviven
al fuego cruzado de los diversos y va-
riados comentarios criticos emitidos por
un gran niimero de espiritus que traba-
janindependientemente, tienen més po-
sibilidades de ser buenas que las concep-
ciones que se asumen como vdlidas en
razén de parecerles evidentes a algiin
pensador individual."

Ernest Nagel, Naturaleza y fin de la cien-
cia, siglo XX.




Dicen los diarios ...

> En dos afios podria nacer el primer bebé clonado

WASHINGTON (ANSA).- El llanto de los primeros nifios clonados quizd pueda escucharse en
Estados Unidos antes de dos afios.
Las investigaciones de dos compaiiias privadas norteamericanas sobre la clonacién de los embriones
humanos alcanzaron progresos tales como para preparar las condiciones para el nacimiento del pri-
mer humano clonado para el 2001.
El gobierno norteamericano prohibié el uso de fondos piiblicos para financiar las investigaciones sobre clonacién
humana, pero compaiiias privadas como la Geron (en California) y la Advanced Cell Therapeutics (ACT) en
Massachussetts, estdn exentas de estas restricciones.
Los cientificos de la Geron estan clonando los primeros embriones humanos por motivos terapéuticos, segtin
su version. Es que quieren utilizar los embriones asi obtenidos para filtrar las células formativas —stem cells-
empleandolas para combatir una serie de enfermedades crénicas, desde la diabetes al mal de Parkinson.
Pero el limite entre "clonacién terapéutica” y "clonacién reproductiva” es muy sutil.
Acelerar los tiempos
Los progresos alcanzados en el primer campo pueden ser transferldos 1nmed1atamente al segundo acelerando
los tiempos del nacimiento del primer nifio clonado.
"Perfeccionada la técnica de clonar los embriones humanos para obtener células formativas —observé un espe-
cialista—, el paso siguiente es breve: colocar embriones en el titero de una mujer para hacer nacer un nifio".
Las investigaciones sobre embriones humanos estdn condenadas por quienes sostienen que la vida comienza
en el momento de la concepcién.
Muchos cientificos consideran que un embrién se transforma en persona sélo después de las primeras dos
semanas, cuando comienza a tomar forma el sistema nervioso.
Los experimentos sobre células formativas se hacen sobre embriones clonados que tienen una antigiiedad de
cinco a diez dias.
"Un crimen para la ciencia"
"Estamos hablando de células que no son todavia nada —afirmé Michael West, presidente de la ACT-. Impedir
a la ciencia utilizar estas células para curar las enfermedades que afectan al hombre serfa un crimen".
Los cientificos de la Geron y de la ACT siguen técnicas distintas. Los primeros toman una célula humana
insertdndola en un 6vulo ya privado de DNA, en las condiciones adecuadas el 6vulo comienza a dividirse
como el de un embrién genéticamente idéntico al donante de la célula inicial. Los cientificos de la ACT toman
células humanas para insertarlas en los évulos de las vacas.
Los embriones son destruidos al décimo segundo dia, pero la misma técnica, transferida a 6vulos humanos,
puede acelerar el nacimiento del primer nifio clonado.
El Congreso jamas logré acordar una ley sobre investigaciones relativas a la clonacién humana en el sector
privado, pero la posibilidad de que, antes de dos afios, la ciencia pueda dar el paso decisivo, puede ahora
llevar al Congreso a actuar rapidamente.
Dicen que podrian curar graves enfermedades
Los grupos de investigacién que trabajan sobre la clonacién de células humanas -Geron Corp, de California, y
ACT, de Massachusetts—, no buscan que esos embriones produzcan finalmente seres humanos, sino que pue-
dan ser usados en sus diez primeros dias para obtener un tipo de células muy prometedoras en medicina.
Se trata de las células denominadas "precursoras” o "troncales” (stem cells, en inglés) que se encuentran en los
tejidos embrionarios y que tienen la capacidad de formar, si son cultivadas, cualquier tipo de tejido de los que
integran el cuerpo humano.
Tras ser descubiertas el pasado afio, estas células han hecho concebir grandes esperanzas al mundo c1ent1f1co
debido a que, dada su versatilidad, podrian ser aplicadas en todo tipo de trasplantes y en el tratamiento de los
males de Parkinson y Alzheimer.
Para la mayoria de los cientificos, dejar de lado la posibilidad de utilizar embriones humanos no desarrollados
en lo que parece ser una de las lineas médicas més prometedoras, seria privar a millones de enfermos de una
posibilidad de supervivencia. Para los contrarios a la experimentacién con clones humanos, la obtencién de las
células precursoras puede obtenerse de tejidos que no sean embrionarios, como también se ha demostrado
cientificamente.

Clarin, Domingo 16 de enero de 2000

148



Teoria del conocimiento

El tamafio de la esperanza

En 1859 Charles Darwin publicé su obra Sobre el origen de las especies por medio de la seleccién
natural. En ella proponia que la inmensa diversidad de la vida en la Tierra resultaba de variaciones
al azar en la transmisién de la informacién hereditaria entre generaciones y de la supervivencia de
aquellas variantes con mayor capacidad de adaptacién. Con refinamientos posteriores, esta teoria
goza de aceptacién general en la comunidad cientifica. A partir de los experimentos de Gregor Mendel
en 1865, se sabe que la informacién hereditaria se transmite en unidades discretas llamadas genes.
En los 40 se comprobé que los genes eran dcido desoxirribonucleico (ADN). En 1953, Watson y Crick
en Cambrige y Wilkins y Franklin en Londres demostraron que la molécula del ADN tenia la forma
de una doble hélice. Este hallazgo permiti6 descifrar el cdigo genético, esto es del lenguaje con que
se transmite la informacién hereditaria. Muy poco tiempo después la herencia biolégica, que du-
rante 3.800 millones de afios habia estado controlada sélo por los mecanismos propuestos por Darwin,
se hizo accesible a la intervencién directa del ser humano. Esto ha permitido, entre muchas otras
cosas, la incorporacién de genes a microorganismos para que produzcan sustancias de uso médico
(como por ejemplo hormonas humanas ) o la modificacién de los genes de vegetales para conferirles
propiedades comercialmente ttiles. '
En el caso de los seres humanos, se ha hecho posible la deteccién de los genes responsables de enfer-
medades hereditarias, los que en un futuro no lejano podrdn modificarse o reemplazarse para preve-
nir o curar estas enfermedades. La atencion ptblica, sin embargo, estd atrapada por especulaciones
mads o menos fantasiosas acerca de las posibilidades de la manipulacién de genes en humanos sanos
para obtener cualidades como inteligencia y longevidad o lograr copias idénticas (clones) de un
individuo.
;Estamos cerca de realizar el ancestral anhelo de inmortalidad y la eterna juventud? La respuesta
parece ser negativa. Se sabe que la duracién méxima de la vida humana no ha cambiado desde hace
miles de afios; ha aumentado su duracién promedio porque enfermedades antes mortales pueden
ahora ser curadas o evitadas, lo que permite que muchos més alcancen la edad maxima. Pero los
adelantos de la medicina no han afectado el hecho de que estemos programados para morir en un
plazo determinado ni han extendido ese plazo. Sila duracién maxima de la vida no es modificable,
cabe preguntarse por qué no buscar la prolongacién indefinida de la existencia de una persona rea-
lizando sucesivas clonaciones que vayan reemplazando con "copias" nuevas las "copias” previas a
medida que estas envejecen y mueren. Esta propuesta contiene la peligrosa falacia de suponer que
las caracteristicas de una persona estdn inicamente determinadas por sus genes sin participacién
de factores sociales, econémicos y culturales.
Aceptar esto puede significar el retorno a las teorias del esclavo natural de Aristételes y del ario puro
del nazismo o a los lesser breeds without the law (las razas inferiores que son carentes de leyes) de Rudyard
Kipling. Hoy en dia se sabe que una parte importante de las cualidades de una persona esta dada
por factores no genéticos vinculados a las condiciones que han acompainado su desarrollo. Tam-
bién se sabe que no hay razas o grupos genéticamente superiores y que la variabilidad y no la unifor-
midad genética es la mejor garantia para la supervivencia de la especie.
Ademas, fijar la atencién sélo en las manipulacién genética conlleva el peligro de olvidar el destino
que aguarda al gran sector marginado de la humanidad que no ha sido afectado por los avances
cientificos de las ultimas décadas. Las consecuencias de esta marginacion se ven con médxima clari-
dad en el destino de los nifios pobres, 600 millones de los cuales -el 10 por ciento de la poblacién
mundial- vive en la pobreza absoluta. Durante los 90, cincuenta millones de nifios han muerto por
falta de acceso a tratamientos simples y baratos. A causa de este silencioso genocidio, en el Africa
subsahariana la mitad sus habitantes habra muerto antes de cumplir los cinco afios de vida.
Como el 90 por ciento de los nacimientos ocurre en los paises pobres, el futuro estara crecientemente
poblado por los sobrevivientes del silencioso genocidio que llegaran a la edad adulta irreversible-
mente incapacitados para incorporarse activamente a la sociedad. Entre los grandes desafios de las
proximas décadas estd encontrar el modo de evitar que esto siga sucediendo, responder a este desa-
fio es tan importante como orientar adecuadamente las herramientas que la manipulacién genética
ha proporcionado al hombre.

PATRICIO GARRAHAN. Doctor en medicina

149







CAPITULO V

El problema antropolégico

¢Qué es el hombre?

El término Antropologia nos remite directamente al hombre. Por su significado lite-
ral este término nos hace pensar en un estudio o una explicacién (logos) acerca del
hombre (anthropos). En este capitulo vamos a centrarnos en la antropologfa filos6fi-
ca que es una disciplina que forma parte del &mbito de la filosofia. Pero al decir esto
no hemos dicho demasiado todavia acerca del tema que nos ocuparé en las paginas
siguientes, porque hay muchas disciplinas que tienen como objetivo el estudio del
hombre. La psicologia, la medicina y la antropologia culfural, por ejemplo, se ocu-
pan igualmente del ser humano. Entonces, ;cudl es el tema especifico de la antropo-
logia filoséfica?, ;qué cosas la diferencian de estas otras especialidades? La distin-
cién entre ellas no la constituye el contenido de su objeto de estudio (el hombre),
sino la perspectiva o el punto de vista desde la cual se observa y analiza al hombre.
En primer lugar, la psicologia se interesa por los procesos personales, subjetivos e
individuales del hombre, cémo desarrolla su personalidad, qué factores pueden in-
fluir en la formacién de su carécter. Por otro lado, la medicina se preocupa por las
condiciones en las que el hombre conserva o recobra su salud, cudles son sus proce-
sos bioldgicos naturales y las condiciones fisicas que favorecen su desarrollo. La
antropologia cultural, en cambio, estudia la produccién material y simbolica de dife-

rentes grupos humanos, su organizacion, sus costumbres. A diferencia de estas tres

disciplinas, la antropologia filoséfica parte de una pregunta muy simple y despoja-
da: ;Qué es el hombre? ‘

La antropologia filoséfica realiza un andlisis de las caracteristicas esenciales y deter-
minantes de lo que significa ser un hombre. Se cuestiona acerca de aquello que hace
que un hombre sea tal, y qué lo diferencia de los demas seres. No se ocupa, de re-
flexionar sobre las acciones del ser humano, ni sobre las caracteristicas de lo que éste
considera verdadero, sino que trata de indagar qué significa ser un hombre.

/5QUE SOY AL
[C R RLOMBRE

O UN RATONZ/| |

JEN 1UGAR DE macER ‘

!NO ES DOSIBLE
QUE NO TENGA

Material de distribucion gratuita

Mafalda, por Quino.




Capitulo V

Act1v1dades p
1) a Leer el textp si

identificado con su wuerpo.' I cuerpe
e gustarfa que su reum

b Averlgua quuén fue'CIaude
C. ¢,Qué cosas que apareqen

152



Algo de Historia

Esta disciplina filoséfica no siempre ha forma-
do parte de la filosofia. Si bien los pensadores
han reflexionado desde el principio de la histo-
ria las ideas acerca de si mismos, la constitu-
cién de un campo mds o menos auténomo que
intente dar respuesta a la pregunta antropol6-
gica s6lo se ha dado desde las primeras déca-
das del siglo XX. Fue especialmente en el perio-
do que abarcaron las dos guerras mundiales,
cuando algunos pensadores alemanes formali-
zaron el problema antropolégico. Entre quienes
se ocuparon tempranamente de él podemos
mencionar a Max Scheler, Paul Landsberg y
Ernst Cassirer.

Como no podia ser de otro modo, ya los anti-
guos griegos habian dicho mucho acerca del
hombre. Si bien en los primeros estadios del
pensamiento filoséfico parece que el interés era
exclusivamente la naturaleza del cosmos y del
universo fisico, Herdclito de Efeso, pensador el
siglo VI a.C., mostré una cierta preocupacién
antropoldgica, por ejemplo, a través de la bus-
queda interior que declar6 haber hecho.

Poco mas tarde, en el siglo V a.C., Sécrates pa-
rece haber declarado que lo mds importante en
la vida de un hombre es la bisqueda de si mis-
mo y el cuidado del alma. Parece que este fil6-
sofo concibié al hombre como un ser con una
profunda capacidad de cuestionamiento, y con
necesidad de buscar la verdad de la vida en el
propio interior.

Platén, alumno de Sécrates, hizo otras formu-
laciones sobre el tema. Habia recibido influen-
cias de algunos grupos religiosos —los 6rficos y
los pitagdricos— cuando viajé a Sicilia; a partir
de conectarse con esas ideas concibié al hom-
bre como un ser dual, es decir, constituido por
dos elementos diferentes: el alma y el cuerpo.
Platén pensaba que el alma era inmortal e
inengendrada, y que antes de nacer estaba en
contacto con los dioses y con las realidades més
altas, en un mundo diferente del nuestro, més

153

El problema antropolégico

DIJO UN FILOSOFO...

[En el didlogo Repiiblica, Platén al ca-
racterizar al alma en sus tres partes; el
personaje Sécrates habla con su com-
paiiero Glaucén y dice lo siguiente] "El
alma del sediento, en la medida que
tiene sed, no quiere otra cosa que be-
ber, y es a esto a lo que aspira y a lo
cual dirige su impetu. En tal caso, si
en ese momento algo [una parte] im-
pulsa al alma sedienta en otra direc-
cién, habra en ella algo distinto [otra
parte] de lo que le hace tener sed y que
la lleva a beber como una fiera. Pues
ya dijimos que la misma cosa no obra-
ria en forma contraria a la misma par-
te de si misma, respecto de si misma y
al mismo tiempo. De tal modo, creo
que no seria correcto decir que las
manos del mismo arquero rechazan y
alavez atraen hacia si el arco, sino que
una es la mano que lo rechaza y la otra
la que lo atrae hacia si.

Pero podemos decir que hay algunos
que tienen sed y no quieren beber. ;Y
qué cabria decir acerca de ellos? ;No
serd que en su alma hay algo que la
insta a beber y que hay también algo
que se opone, algo distinto a lo prime-
ro y que prevalece sobre aquello?
Pues bien, lo que se opone a tales co-
sas es generado, cada vez que se ge-
nera, por el razonamiento, mientras
que los impulsos e impetus sobrevie-
nen por obra de las afecciones y de las
enfermedades. Pues no seria
infundadamente que las juzgariamos
como dos cosas distintas entre si.
Aquella por la cual el alma razona la
denominamos ‘raciocinio’, mientras
que aquella por la que el alma ama,
tiene hambre y sed y es excitada por
todos los demads apetitos es la irracio-
nal y apetitiva, amiga de algunas sa-
tisfacciones sensuales y de los place-
res en general".

Platén, Repiiblica, siglo IV a.C.



Capitulo V

DIJO UN FILOSOFO...

"La metafisica aristotélica camina por
otros derroteros impuestos por la afirma-
cién de la autonomia de la vida respecto
de la materia y esta autonomia de la vida
respecto de la materia es la que justifica,
en dltimo término, la autonomia activa
del alma respecto del cuerpo. Tal linea
de pensamiento acaba prevaleciendo a
lo largo del tratado Acerca del alma.
Resurge asi inevitablemente la imagen
tradicional del cuerpo como érgano,
‘como instrumento del cual el alma se sir-
ve: 'y es que es necesario que el arte uti-
lice sus instrumentos y que el alma utili-
ce su cuerpo’ [dice alli]. El alma no se
reduce al conjunto de las funciones vita-
les, sino que —mads alld de éstas- aparece
como un agente activo regulador de la
coherencia y armonia. Es cierto que Aris-
tételes insiste en que el sujeto que reali-
za las actividades vitales no es el alma,
sino el viviente en tanto que entidad
compuesta: 'no es el alma quien se com-
padece, aprende o discurre, sino el hom-
bre en virtud del alma.” Pero todo acto
lo es de una potencia”.

Tomas Calvo, Introduccion a Aristételes,
Acerca-del alma, Siglo XX.

DIJO UN FILOSOFO...

"La desconfianza hipertrofiada' que pa-
decemos se debe a que estamos profun-
damente desilusionados de lo humano.
Pero ese grado de desconfianza nos hace,
a la vez, hombre ‘desilusionantes’. Una
‘rehabilitacién’ de la confianza tendria
que basarse en un enfrentamiento pru-
dencial con las desilusiones. La confian-
za critica, concepto que trato aqui de opo-
ner al de ‘confianza ciega’ (o ‘ingenua’),
no equivale a una mera expectativa de
éxito, sino que alude, en todo caso, a una
firme disposicién de alcanzar el éxito,
aun sin contar con este de antemano”.

R. Maliandji, La crisis de nuestro tiempo,
Siglo XX.

1 Es decir, llevada a su méxima expresion,
exagerada.

puro e inmaterial. Decia que en ciertos momen-
tos el alma "cae" y se "encadena” o estd "encar-
celada" en un cuerpo. En un didlogo que se lla-
ma Fedon este filésofo nos habla de los proble-
mas que el cuerpo le trae al alma cuando ella
quiere ocuparse de lo que mds le gusta y le pro-
porciona mayor bienestar, es decir, de la filoso-
fia. El cuerpo —dice- se enferma, nos demanda
alimento, nos distrae, y lo que somos mds ge-
nuinamente, el alma, no puede hacer lo que le
trae mds felicidad. Como los pitagéricos, pare-
ce que concibié al cuerpo negativamente por-
que interfiere con las funciones naturales del
alma. Y esto sucede porque en el alma tenemos

"diferentes partes, con distintas funciones que,

segln la educacién que les demos, nos resulta-

ran mas o menos faciles de orientar hacia el bien

y lo correcto. Las partes del alma son tres:

* La parte racional, que desea siempre saber,
conocer la verdad, y tiene la capacidad de
orientar a las otras dos partes para conseguir
el bienestar del alma toda.

* La parte apetitiva, que busca satisfacer sus
deseos referidos generalmente a necesidades
del cuerpo: hambre, sed, satisfaccion sexual,
etcétera.

¢ La parte irascible, que aparece cuando nos
enojamos por algo que nos parece injusto o
que nos da vergiienza hacer. Tiene que ver
con el cumplimiento de lo que creemos co-
rrecto y con respetar la imagen. que tenemos
de nosotros mismos.

Platén nos dice que, en la medida en que desa-

rrollemos en mayor grado la parte racional —

como hace el fildsofo- las demds partes —sin des-
aparecer, ya que nos constituyen esencialmen-
te—se debilitardn y obedeceran mejor a la recto-
ra. La armonia del hombre estard dada cuando
cada parte cumpla con su funcién y se decida
en funcién de lo mejor para todas, es decir, para

la totalidad del hombre. o

Aristételes, después de Platdn, sent6 las bases

para uha antropologia que ya no se abandona-

154



El problema antropolégico

ria: privilegi6 la razén por sobre las demds capacidades: el hombre es un animal racio-
nal, decfa. Aristételes sostuvo que es la razén justamente la que lo diferencia de los
demds seres vivos, agregando que estd determinado también a desarrollarla en una
vida comunitaria. En un principio, concibié al hombre con un alma y un cuerpo, y
dijo que la primera es el principio del movimiento y del conocimiento. En su obra De
Anima o Acerca del alma, realizé una clasificacién de los seres. Nos hablé alli de seres
vivientes o animados, que tienen poder de alimentarse, crecer y morir, y de seres #o
vivientes o inanimados, como las piedras o el fuego. Los animales y las plantes, al
igual que el hombre, pertenecen al primer grupo por nacer, desarrollarse y morir,

alimentarse o moverse. A estas capacidades de los vivientes las denominé almas, y -

estableci6 una jerarquia entre ellas que, desde la forma mds primitiva hasta la més

elaborada, son: nutritiva o vegetativa (que s6lo puede alimentarse, desarrollarse,

morir, y corresponderia a las plantas), sensitiva, desiderativa, locomotriz (de estas
participan los animales) y racional (que sélo aparece en el hombre). Podria graficarse
como sigue: f

No animados - » metal, tela
Seres de la nutritiva ——» plantas
naturaleza < . sensitiva
) tipo desiderativa arﬁmales

Animados de . ,

alma motriz
racional o hombre
\ discursiva

@loidos&apio, por Caloi

Ahora bien, ;qué era al alma para Aristételes? A diferencia de la concepcién platénica,
parece que para él no era un principio que pudiera vivir separado del cuerpo. La
relacién que hay entre ellos —cuerpo 'y alma- es la que encontramos entre materia y
forma: entre qué contenido tiene algo y cémo se presenta. Estas categorias metafisicas
aristotélicas merecen que nos detengamos un momento. La materia es aquello de lo
cual una cosa cualquiera estd hecha; digamos, madera, cera, tierra o cartén. La for-

155




Capitulo V

ma, en cambio, es la disposicién que presenta esa materia; lo que determina si la
materia madera es una mesa o una puerta, por ejemplo. Por esta razén es la mds
determinante, la que determina esencialmente, la que hace posible que una cosa sea
lo que es y no otra cosa.

Por su parte, la materia es posibilitadora del cambio, del devenir, porque no es un
principio determinado; por eso Aristételes le aplica también la cualidad de poten-
cia, es decir, que ahora es de un modo pero puede llegar a modificarse, porque es
posibilidad pura. La madera de la mesa puede ser combustible para hacer un fuego
en otro momento. La forma, en cambio, no se modifica porque es determinacién
siempre. Puede modificarse la mesa concreta, que tengo en el aula, pero aunque sea
destruida, voy a seguir teniendo su forma en mi mente y voy a reconocer otras me-
sas cuando vea en ese otro objeto las cualidades que determinan una mesa. Asi como
la materia es potencia, posibilidad de ser determinada, Aristételes llama acto a la
forma, porque ella es en si algo determinado y siempre siendo algo. Cuando un trozo
de madera, por ejemplo, se vuelve mesa, antes era mesa en potencia y ahora lo es en
acto. Estos términos —potencia y acto— como muchos de este y otros filésofos, son
términos relativos; con esto queremos decir que lo que en un momento fue potencia,
en otro sera acto, pero esto mismo, ahora en acto, contiene muchas otras cosas en
potencia (la mesa es lefia en potencia, siguiendo con nuestro ejemplo), que se actua-
lizardn cuando esa materia reciba una nueva forma.

Volvamos ahora a nuestro planteo antropoldgico, que abandonamos hace varias li-
neas. El cuerpo y el alma mantienen una relacién de solidaridad como el de la mate-
ria y la forma. El cuerpo es la materia, el contenido. El alma, es la forma, el acto,
determina al cuerpo y el tipo de vida que llevamos; como es forma, es prioritaria
sobre la materia-cuerpo. Este tltimo, como toda materia, es potencia y un medio
para plasmar el alma. Este planteo le permite a Arist6teles alejarse del materialismo
que dice que el alma no es méas que el resultado de operaciones del cuerpo, y tam--
bién del espiritualismo, al estilo platénico, que rompe la solidaridad entre alma y
cuerpo. Pero, lo més interesante quizd sea que este planteo le permite explicar que la
relacién entre alma y cuerpo es dindmica e intima, lo cual resulta mas verosimil.
Ahora bien, después de todo esto no ha quedado muy claro en los escritos aristotélicos
qué pasa con el alma después de la muerte. Siendo forma, no podria existir sino en
una materia, pero en algunos pasajes de su obra parece insinuar que el alma, o una
parte de ella, sobrevive tras la desaparicién del cuerpo fisico.

Retomando la tradicional definicién de hombre como animal racional, digamos que
lo que Arist6teles marcé en ella es a qué género o a qué grupo de seres vivos perte-
nece (animal) y qué diferencia especifica tiene con respecto a ellos, es decir, qué lo
hace diferente de los demds animales con los que comparte su movimiento, su capa-
cidad sensitiva, etcétera. La razén discursiva es aquello que le pertenece sélo al hom-
bre entre todos los animales. Ademds, cada cosa en el universo —pensaba Aristéte-
les- tiene un fin hacia el que tiende, porque para él fue creado; en el caso del hombre
el ejercicio de la razén, el desarrollo de su racionalidad en una vida de corte intelec-
tual es lo que le hard cumplir mejor con ese fin. Pero esa vida conforme a la razén le

156



El problema antropolégico

es posible sélo al participar de un medio social. El hombre es, entonces, eminente-
mente politico, en el sentido més originario del término: necesita vivir en la polis, en
la ciudad. Por eso es que si puede llevar una vida alejado de ella —nos dijo el fil6sofo—
serd un ser que esté por debajo (un animal irracional, una bestia) o por encima del
hombre (un dios), pero no un ser humano.

Muchos pensadores medievales retomaron estos conceptos y los reformularon a la
luz de la fe cristiana. Autores como Santo Tomds o San Agustin trataron de conjugar
la razén —que consideraban imperfecta—con la gracia divina —que Dios da al hombre
para que pueda superar su limitacién—.

Hacia el siglo XVI y XVII ya encontramos un nuevo concepto de hombre que, si bien
no fue el mismo para todos los filésofos de este momento histérico, en la mayoria de
los casos se asent6 en un tipo de razén que conduciria al progreso. Para Thomas
Hobbes, por ejemplo, el hombre es un ser eminentemente antisocial. Estd en igual-
dad de condiciones con sus pares, y esto provoca rivalidades entre ellos, al punto de
que cada uno se vuelva enemigo de los otros hombres. Las causas de la discordia,
nos dice, son tres: la desconfianza (que los impulsa a buscar seguridad), la compe-
tencia (que los lleva a querer obtener ganancias) y la busqueda de la gloria y la fama
personal (que los hacen correr tras la reputacion). En la “guerra de todos contra
todos” que produce el egoismo humano, el hombre se vuelve lobo para el hombre; con
esta célebre frase Hobbes nos quiere decir que cada ser humano se enfrenta salvaje-
mente con sus pares, lo cual impide que la sociedad sea productiva y progrese. Si no
se pusiera ningun tope a esto, la sociedad se destruiria: cada uno buscaria incremen-
tar sus bienes por la fuerza, querria quitar la reputacién a los demds y todos teme-
rian a los otros, lo cual desembocaria en una guerra civil. Ahora bien, con el fin de
que la sociedad pueda llevarse adelante, y en consecuencia, que cada individuo pro-
grese, con seguridad y sin temor, hace falta que todos cedan algo de lo que desean.
La razdn es, entonces, la que le permitird al hombre comprender que es necesario
establecer un tiempo de paz y obrar en consecuencia. Esto se logra cuando los hom-
bres se desprenden de la libertad de perjudicar a los demds y transfieren ese derecho a
alguien que les garantice la seguridad y la proteccién que buscan: un monarca, un
rey. Esta transferencia se conoce con el nombre de contrato social. Nuestra sociedad,
dice Hobbes, se basa en este contrato que, hipotéticamente, fue acordado hace mu-
cho tiempo entre hombres primitivos. Lo esencial del acuerdo es que cada uno de los
que pertenecemos a esta sociedad nos comprometemos con los demds hombres a no
aniquilarlos —no hacer justicia por mano propia— bajo la condicién de que los otros
acttien de la misma manera. Por eso, cuando nos vemos en medio de una sociedad
que no protege a sus miembros, parece que esta a punto de explotar nuevamente la
guerra de todos contra todos.

Ahora bien, en una opinién casi opuesta en el siglo XVIII tenemos a Jean-Jacques
Rousseau, para quien cada hombre es el animal mejor organizado, y alguien bueno
por naturaleza; por esto nos habla del hombre natural como del "buen salvaje". Des-
preocupado, ocioso, atento s6lo a conservar su vida, no hay una pizca de maldad en
él. Pero la vida social y el uso de su razén lo alejan de este estado, lo desnaturalizan

157



y provoca disturbios en la convivencia. El hombre de la cultura, dice, es el resultado
de un proceso que ha vuelto impuro al hombre natural. Es éste un ser que goza de
una bondad originaria generada en su relacién directa con la naturaleza. Y, aunque
Rousseau no desea que el hombre regrese a un estado presocial, es ese momento
idilico de unién con lo natural el que debe servirle como guia o modelo para su
actuacién politica y moral. Por eso en su libro Emilio, dedicado a delinear el modelo
" de educacién que debe darse a un joven, describe un método que le permitird al
hombre suprimir la maldad acumulada en la cultura de desigualdades en las que vive,
y recuperar la bondad y la pureza del hombre natural. También en este caso la hipé-
tesis de contrato social le sirve a Rousseau para pensar en una sociedad nueva, en la
que los hombres cedan voluntariamente frente a su eg01smo, en pos de una volun-
tad general.

Estos tltimos dos pensadores nos permiten ejemplificar posiciones antropologlcas
opuestas. En la Modernidad encontramos todo un abanico de posturas.

Finalmente, en la época en que vivimos, para la mayoria de los pensadores resulta
sumamente dificil unificar una concepcién antropoldgica. El avance en el conoci-
miento cientifico, mostrando constantemente nuevos horizontes desde los cuales es
posible analizar el fenémeno de lo humano, hace dificil formular una definicién. Al
principio del siglo XX los pensadores tuvieron el propésito de enmarcar lo humano
en una sola definicién acabada, pero esto ya parece desmesurado. Ademads, la ausen-
cia de valores, la indiferencia, el individualismo, la exaltacién del cuerpo y de la
juventud, la importancia de tener frente a ser, en fin, el mundo posmoderno en que
vivimos ha tefiido nuestra época de una nueva antropologia pesimista y negativa.
Sin embargo, la crisis en la que parece estar el hombre frente al conocimiento de si
‘mismo no acobardé a todos los pensadores actuales. Para dar un ejemplo, menciona-
‘remos la propuesta elaborada por Ernst Cassirer. En su libro Antropologia filosdfica
formula una definicién que redefine la racionalidad humana. No se opone a la vieja
definicién aristotélica, pero demuestra que es necesario dar alguna caracteristica
adicional para que se comprenda correctamente el alcance de la razén. Asi, define al
hombre como un animal simbélico. El hombre tiene una capacidad de simboliza-
cién, desprendida justamente de su racionalidad. Los animales en general, cuando
reciben un estimulo externo, supongamos que sienten el frio o el viento, responden
o reaccionan inmediatamente, de manera instintiva: huyen o se esconden, si la situa-
cién les parece anormal. A esto ~toméndolo del vocabulario de la biologia— lo llama
circulo funcional y, en el caso de los animales podria graficarse asi de simple:

estimulo
externo
X

respuesta €———

158

T




El problema antroﬁolégico

El hombre, en cambio, posee una capacidad que actiia entre el momento de recibir
un estimulo y el de dar una respuesta: la capacidad simbdlica. El grafico se modifica-
ria asi:

decodifica

estimulo —_—

externo
X

respuesta €———

HOMBRE

codifica

De esta forma, cada ser vivo habita en un mundo diferente de los demads: una mosca
vive en un mundo de mosca, en tanto le es posible percibir e interactuar sélo como se
lo permite su cuerpo, su instinto y su naturaleza de mosca. En el caso del hombre,
tenemos una diferencia sustancial en ese mundo del que formamos parte: el simbo-
lo, elemento de mediacién, nos permite ampliar el universo en el que habitamos.
Interpretamos lo que percibimos, lo que nos llega desde el exterior, y le damos res-
puesta de acuerdo con esa interpretacién. Por eso agregamos en el esquema las ope-
raciones de decodificacién, de traduccién a términos que comprendemos; luego
volvemos a colocar en un cédigo cuando damos respuesta, para que los demds nos
comprendan también. Es precisamente lo que realizamos cuando hablamos porque,
como dice Cassirer, el lenguaje, por ejemplo, es una de las simbolizaciones de las
que participamos. Este c6digo, ya sea oral u escrito, hace posible que el hombre
participe de situaciones y eventos en los que nunca ha estado. Amplia nuestro mun-
do porque nos libera de la realidad concreta en la que vivimos. La lectura de una
novela nos transporta a un mundo que puede llegar a ser muy diferente del nuestro
concreto; si alguien me cuenta que hizo un viaje a Japén y yo nunca estuve alli, algo
de ese relato me transportard ahi por un momento y sabré cosas de lugares en los
que nunca estuve. Ademds, ninguno de nosotros puede aislarse o salirse del mundo
simbélico, porque el proceso no puede re-
troceder; nos guste o no, ser humanos nos
inserta directamente en un mundo
discursivo. Pero el lenguaje no es la tinica
forma simbdlica en la que los seres huma-
nos participamos. Los mitos, la religién y
el arte son otros ejemplos en los que
Cassirer se apoya para fundamentar su de-
finicién de hombre, mostrando que puede
independizarse de la esclavitud del tiem-
po y del espacio que forman su realidad.

Ernst Cassirer.

159




DIJO UN FILOSOFO...

"En el mundo humano encontramos una caracteristica nueva que parece constituir la marca distinti-
va de la vida del hombre. Su circulo funcional no sélo se ha ampliado cuantitativamente sino que ha
sufrido también un cambio cualitativo. El hombre, como si dijéramos, ha descubierto un nuevo mé-
todo para adaptarse a su ambiente. Entre el sistema receptor y efector, que se encuentran en todas las
especies animales, hallamos en é1 como eslabén intermedio algo que podemos sefialar como sistema
‘simbélico’. Esta nueva adquisicién transforma la totalidad de la vida humana. Comparado con los
demads animales el hombre no sélo vive en una realidad mds amplia sino, por decirlo asi, en una
nueva dimensién de la realidad. Existen una diferencia innegable entre las reacciones orgénicas y las
respuestas humanas. En el caso primero, una respuesta directa e inmediata sigue al estimulo exter-
no, en el segundo la respuesta es demorada, es interrumpida y retardada por un proceso lento y
complicado de pensamiento. A primera vista semejante demora podria parecer una ventaja bastante
equivoca; algunos filésofos han puesto sobre aviso al hombre acerca de este pretendido progreso.
(...) Sin embargo, ya no hay salida de esta reversion del orden natural. E1 hombre no puede escapar
de su propio logro, no le queda mds remedio que adoptar las condiciones de su propia vida; ya no
vive solamente en un puro universo fisico sino en un universo simbdlico. El lenguaje, el mito, el arte y
la religion constituyen parte de este universo, forman los diversos hilos que tejen la red simbdlica, la
urdimbre complicada de la experiencia humana. Todo progreso en pensamiento y experiencia afina
y refuerza esta red. El hombre no puede enfrentarse ya con la realidad de un modo inmediato; no
puede verla, como si dijéramos, cara a cara. La realidad fisica parece retroceder en la misma propor-
cién que avanza la actividad simbdlica. En lugar de tratar con las cosas mismas, en cierto sentido,
conversa constantemente consigo mismo. Se ha envuelto en formas lingiiisticas, en imagenes artisti-
cas, en simbolos miticos o en ritos religiosos, en tal forma que no puede ver o conocer nada sino a
través de la interposicién de este medio artificial. (...) La razén [humana] es un término verdadera-
mente inadecuado para abarcar las formas de la vida cultural humana en toda su riqueza y diversi-
dad, pero todas estas formas son formas simbélicas. Por lo tanto, en lugar de definir al hombre como
animal racional lo definiremos como un animal simbélico. De este modo podemos designar su diferen-
cia especifica y podemos comprender el nuevo camino abierto al hombre: el camino de la civilizacion".

E. Cassirer, Antropologia Filosdfica, Siglo XX.

Unidad y dualidad

Cualquiera sea la posicién que se tome acerca de lo que es el hombre, no puede
discutirse que el cuerpo fisico es, al menos, una parte que lo constituye de manera
esencial. Es indudable que somos nuestras piernas, nuestros brazos, nuestro cabello;
somos, en fin, seres que ocupan espacio, mensutrables y con un peso determinado; en
este sentido, participamos de las mismas cualidades que el resto de los objetos fisi-
cos. Pero hay, sin embargo, una actividad intelectual y afectiva de la cual también
tenemos experiencia y que es distinta de la netamente fisica. Nuestros pensamien-
tos, nuestras ideas, nuestra memoria, nuestras emociones, por ejemplo, nos pertene-
cen también, pero estas cosas no tienen el mismo caracter que los objetos fisicos ni se
rigen por sus leyes. Esta capacidad no-fisica ha recibido diferentes nombres en la
historia de las ideas (mente, espiritu, psiquis, etcétera), pero es imposible no recono-
cerla. Ambos aspectos, el fisico y el mental, constituyen una dualidad.

Desde otro punto de vista, debe admitirse que estas dos partes conforman una uni-
dad indisoluble. El hombre, tal como es, no podra definirse sélo a partir de lo que es
su cuerpo o de su actividad intelectual. Es el conjunto de ambos elementos que man-
tienen una estrecha unién entre si. Podemos decir que uno sobrevivira cuando mue-

160



El problema antropoldgico

ra, que otro es mas importante porque tiene un peso y ocupa un lugar, etcétera. Pero -
lo que siempre tendremos que admitir es que, al menos mientras sea hombre, se man-
tendra la dualidad. Pero, ademas, se dice qué el hombre es una unidad, es un solo
ser, lo cual le permite formar su identidad y poseer individualidad. Es uno a través
de sus cambios parciales y es diferente e independiente de los deméas hombres.
Hubo quienes intentaron demostrar que el hombre es s6lo un cuerpo fisico con un
grupo de funciones; hubo también quienes pensaron que es s6lo su alma o su espiri-
tu, y que el cuerpo no forma realmente parte de él. En ambos casos se ignora la
experiencia basica de la dualidad que todos tenemos en la vida diaria.

El filésofo argentino Jorge Gracia describi6 las siguientes caracteristicas constituti-
vas de la estructura de todo ser humano:

* * Individualidad: En oposicion a una idea universal, que puede ser ejemplificada
por muchos objetos individuales diferentes y concretos, el hombre es él mis-
mo concreto.

* Indivisiblidad: Si bien esta formado por partes diferentes, y no dejara de ser
hombre si pierde alguna de ellas, ya no serd tal si es dividido y se le quitan sus
partes fundamentales. Un hombre, digamos, sin su cerebro no es un hombre.

Cualidades e Distincién: Cada hombre es distinto de todos los demas seres del mundo.

estructurales J * Semejanza tipologica: sin anular su diferencia con respecto al resto de los seres,
del hombre comparte ciertas caracteristicas con los demas hombres (piensa, vive en so-
ciedad, etcétera) y con los demas animales (se mueve, se alimenta, etcétera)

* Identidad: Es la cualidad de seguir siendo el mismo a través de los cambios
parciales que se sufren en el tiempo. Engordamos, nos salen arrugas, nos tefii-
mos el cabello, sin embargo somos los mismos gracias a la identidad que per-
manece a estos cambios accidentales.

* Dualidad fisico-mental: Es la doble naturaleza corporal y mental o espiritual a
, laque hicimos referencia algunos parrafos mas arriba.

DIJO UN FILOSOFO...

"Tanto si reflexionamos sobre la experiencia propia como sobre los otros seres humanos que nos
rodean, nos damos cuenta inmediata de que el hombre se presenta en dos aspectos fundamentales.
Uno es puramente fisico y esta representado por el cuerpo y sus funciones. Este aspecto del hombres
esta sujeto, como nos dice Descartes, a la extension —ocupa espacio y tiene medidas. Un brazo, una S
reaccién quimica en el cerebro, la sangre, etc., son todos elementos fisicos que estén sujetos a leyesS
similares a las que operan en el resto de la naturaleza. Pero, por otro lado, los hombres también g,
tenemos otro aspecto que parece ir mas alla de las leyes fisicas naturales y que no esté sujeto a la; !:
extension y las medidas. Una perspectiva, un pensamiento, una idea, un sentimiento, la memoria, la'g S
conciencia, todos estos elementos carecen de caracter fisico y estan sujetos a leyes de tipo diferente a.q
las que operan en el resto de la naturaleza y que gobiernan las operaciones quimicas y mecanicas deS
las cosas. Este aspecto no fisico del hombre est4 generalmente representado por lo que llamamos lasg
mente. (...) Por ejemplo, fue es la dualidad lo que dio origen al llamado problema de la relacién entre.
el cuerpo y la mente, que lleva preocupando a los filésofos desde Platén 'y que ha adqu1r1do impor-§
tancia capital tanto en la filosofia moderna como en los circulos analiticos contemporéneos".

J. Gracia, La concepcion estructural del hombre, Siglo XX.

Material

161




Capitulo V

DIJO UN FILOSOFO...

"En lo que concierne a la inteligencia hu-
mana no hemos resaltado suficiente que
la invencién mecanica ha hecho un tra-
bajo tan esencial, que todavia hoy nues-
tra vida social gravita alrededor de la fa-
bricacién y de la utilizacién de instru-
mentos artificiales, y que las invenciones
quejalonan la ruta del progreso también
han trazado alli su direccion. Nos cuesta
percibirlo porque las modificaciones de
la humanidad retardan ordinariamente
las transformaciones de su herramienta.
Nuestras costumbres individuales y so-
ciales sobreviven muy largamente a las
circunstancias por las cuales estuvieron
hechas, de manera que los efectos pro-
fundos de una invencién se hacen ver
cuando ya hemos perdido de vista la no-
vedad. Ha pasado un siglo después de
la invencién de la méquina a vapor, y
apenas comenzamos a sentir la marca
profunda que nos ha dejado. La revolu-
cién que ha operado en la industria no
ha transformado menos las relaciones
entre los hombres. Hay ideas nuevas que
se levantan. Sentimientos nuevos que
estan apareciendo. En miles de afios,
cuando la distancia del pasado no de je
percibir més que las grandes lineas,
nuestras guerras y revoluciones contardn
para pocas cosas, si es que todavia las
recuerdan; pero de la maquina a vapor,
con las invenciones de todo género que
la siguen, tal vez se hablard como noso-
tros hablamos del broce y de la piedra
tallada; ella servira para definir una
edad. Si podemos despojarnos de todo
orgullo, si para definir nuestra especie
nos atenemos solamente a lo que la his-
toria y la prehistoria nos presentan como
las caracteristicas constantes del hombre
y de la inteligencia, no dirfamos tal vez
homo sapiens, sino homo faber. En definiti-
va, la inteligencia, mirada en la perspectiva
de lo que parece ser su desarrollo original, es
la facultad de fabricar objetos artificiales, en
particular titiles para hacer iitiles, y de va-
riar su fabricacion hasta el infinito”.

H. Bergson, La evolucién creadora, Siglo
XX.

S de dlferentes ,

“Puesto que tener una cosa en| mtehgencna es -
muy distinto que entender que esacosa existe.Ya
-que cuando el pintor piensa | de ‘antemano en lo
-que pintard, lo tiene C|ertamente en su mtellgen-' :
_cia, pero no piensa que existe lo queatin no ha

hecho. Mas cuando ya lo pinté, no sélo lotiene en
- su inteligencia, sino que también entiende que
existe lo que ya hlzo” (San Anselmo de su
Proslog/um)

- * “Pues ya que es cosa manmesta para m| ahora

que los cuerpos no son proplamente conocldos ‘
por los sentidos o por la facultad de i imaginar, sino

~ por el entendimiento solo, y que no son conoci-

_ dos porque los vemos y los tocamos, sino porque -
los-entendemos o comprendemos por el pensa- .
~miento, veo cIaramente que nada hay que me sea
més fécil de conocer que mi propio espiritu” (René
Descartes, Meditaciones metaf/SIcas Segunda, ;
. Medltamén) : R

e ‘Lo més c:erto de todo es la conc:enc:a ha dIChO

~ algwen y nlnguna teoria acerca de la naturaleza |
fisiolégica de ciertas vivencias; ni las tesis de
moléculas, &tomos o electrones dentrode lamasa
gris del cerebro, ha tenido nitendra nunca la fuer- -
za de conviccién del hombre que, entregado a los
m4s altos goces del arte 0 a la més pura dicha
del amor, sabe con toda certeza que su vida po-
see un sentido” (Vlctor Frankl Ps;coanéIIS/s yexis- -
tencrallsmo) :

a..En qué térmlnos expresan Ios autores la duah-,f
dad presente en €l hombre?.

- b. Marca los términos que te guiaron para dar Ia

respuesta anterlor

2) Leer el articulo de a pagina siguiente.
- a. Discutir con tus compafieros como aplicarl'an

los términos de la dualidad humana aI planteo
que se hace aqui.

b. Elaborar un argumento escrito con las conclu-‘ '

siones de la discusién.

162




El problema antropolégico

Otras encarnaciones

Los implantes de chips y biomateriales inaugu-
raron la era de los repuestos para el cuerpo. Hom-
bres y mujeres con érganos biénicos se hardn nue-
vas preguntas civilizatorias: ;Qué queda de mi?
¢Cuadl es el adentro y cudl es el afuera de mi cuer-

po? ;Qué soy?

El atractivo de la ciencia ficcién se basa frecuente-
mente en que incluye en sus fantasias al cuerpo hu-
mano y sus metamorfosis. Pero su capacidad de ima-
ginar mundos futuros estd hoy amenazada, porque
la carne viene siendo colonizada por la tecnocien-
cia de un modo avasallante. La ficcién es desplaza-
da por momentos de la punta en la carrera, mira
desde atrds y elabora sus obras a partir de nuevos
puntos de partida que establecen la biogenética, la
electrénica y diversas tecnologias.

Poshumanos BIONICO. El brazo de Campbell Aird.

Los implantes de chips y biomateriales hacen que el viejo cuerpo humano —con sus huesos
provenientes del paleolitico- se vuelva por fin técnicamente contempordneo. Comenzé la
era de los repuestos para el cuerpo, considerado de hecho como una coleccién de partes.
Hombres y mujeres con 6rganos biénicos, algunos manejables por control remoto, se haran
nuevas preguntas civilizatorias: ;Qué queda de mi? ;Dénde empiezo y donde termino?
(Cudl es el adentro y cudl es el afuera de mi cuerpo? ;Qué soy?

Estos interrogantes son desencadenados desde una coordenada cultural cada vez mas im-
portante: la de los bordes entre lo vivo y lo artificial.

Luego de las creaciones ficcionales de vida humana por la leyenda (Golem) o la literatura
(la criatura del Dr. Frankenstein), entramos en la época de los paradigmas de la
bioelectrénica. El injerto de tecnologia en el cuerpo, con su estimulo a la fantasia de comba-
tir definitivamente la muerte y la fragilidad del cuerpo humano, alimenta la seduccién de
lo inorganico.

Para colmo, los cuerpos cyborg no son hechos a imagen y semejanza de un original, no son
copia de nada superior o inferior. El cuerpo humano pierde entonces su dimensién sacra
e inmutable. La ficcién, a su turno, divide a los cyborg en monstruos romdanticos (un policia
queda transformado en un justiciero mitad maquina y mitad humano) y en criaturas del
mal (un hombre al que le transplantaron el brazo de un asesino ve cémo su personalidad
comienza 'a cambiar de forma terrorifica).

Naturaleza artificial

Dice Pierre Levy que cuando todos eran campesinos y habitaban en pequefios lugares,
el espacio geografico era idéntico al espacio afectivo: todos aquellos que se podian
conocer o amar pertenecian ala misma villa. Se nacia y se moria en el mismo lugar. Era

163



Capitulo V

un tiempo de superposicién de espacios, mientras que toda la evolucién social de dos
a tres siglos a esta parte, va hacia una disociacién de los espacios, unos respecto de
los otros.

El desarrollo actual de Internet produce una inédita activacién de este fenémeno. La red de
redes es un territorio nuevo donde se produce la «diseminacién» de los cuerpos mediante
identidades y maéscaras electronicas, a través de las cuales millones de personas se relacio-
nan entre si a distancia, con su goce de abandonar el cuerpo en la silla y aparecer en otra
parte. El tono de este espacio es el de la desrrealizacién y el de la invitaci6én al travestis-
mo de las identidades que se vinculan lddicamente a distancia.

Esta blisqueda tiene para algunos autores un sesgo irénico: no nos aventuramos en el cora-
z6n de la naturaleza en busca de redencién ecoldgica, sino en el corazén de la tecnologia
en busca de la naturaleza, pero no de la naturaleza entendida como lugar o situacién ori-
ginaria, sino’como diversidad, flexibilidad, irrupcién, peligro, juego. En definitiva, la na-
turaleza como proceso, como reinvencién continua y encuentro que se niega en forma acti-
va a ser capturado por los viejos dilemas del conocimiento.

La cuestion de la verdad o la falsedad del espacio virtual no parece ser pertinente, la red la
reemplaza por otra pregunta filoséfica: ;Dénde estoy? ;Nacidos o producidos? La insemi-
nacidn artificial altera la espacialidad primordial que el cuerpo constituye en torno suyo,
en su caracter de anclaje del ser humano en el mundo. En realidad, se trata de la espaciali-
dad maés primordial, la del «suelo materno», el territorio de la gestacién. La des-sedimen-
tacion del cuerpo humano encuentra aqui su experiencia més limite.

Genoma y destino

El futuro biolégico de una persona esta preestablecido en sus genes: hay que tirar las cartas
del ADN. El descubrimiento del patrimonio genético de un individuo endulza el futuro
con la posibilidad de prevenir o curar enfermedades, y lo torna no tan claro en lo referido
a la sociedad en que vivira su beneficiario. La agenda del debate ya se nutre de la cuestiéon
de los derechos de una persona sobre su propio genoma, y desata la voracidad de multina-
cionales que patentan modelos y técnicas para poseer las claves de nuestro destino biol6-
gico personal.

Estos fenémenos son tamizados por la mezcla entre ficcion y realidad propia de esta época,
por la exageracion mediética sobre el porte de los descubrimientos cientificos y sus efectos
inmediatos en la vida social y por ciertas formas que toma su recepcién en el imaginario
popular. Sin embargo, el repertorio de cuestiones culturales, politicas y religiosas que abre
la figura humano-tecnolégica del siglo XXI es inquietante: la preponderancia del borde
entre lo vivo y lo artificial; Internet como una segunda naturaleza; esos bebés, ;son naci-
dos o producidos?; el genoma como llave para alterar el destino carnal del ser humano.
A todo esto, el cuerpo humano sigue siendo al mismo tiempo un objeto y un antiobjeto de
conocimiento. Transformado por la manipulacién fisica y la biogenética, parece cada vez
mas materia de dominio de ingenierias que escandalizan a los que creen estar en presencia
de la voluntad del hombre de ponerse en el lugar de Dios.

Este es el cuerpo que «tenemos» como un ddcil instrumento. El cuerpo que «somos», el que
forma parte de la intercorporeidad del mundo, nos habla en cambio del sobrepasamiento
inconsciente de la raz6n. Remite al deseo, al exceso y a ese plus que contiene como aconte-
cimiento y que escapa al dominio de toda tecnologia. Es lo més familiar que tenemos y lo
mads extrafio al mismo tiempo; evoca los espejos y los dobles.

OSCAR LAND], Socidlogo y ensayista, Clarin, domingo 16 de enero de 2000.

164



Esencia y existencia

Cuando hablamos de la esencia de algo pensa-
mos en un grupo de caracteristicas que deter-
minan lo que es justamente ese algo. La esencia
de la taza, por ejemplo, serd aquel grupo de ca-
racteristicas y una disposicién de ellas tal, que
permita contener liquido u otro elemento, que
no tenga tapa, que posea asa y un tamafio me-
dianamente determinado. Sera el concepto que
tiene el cuenta el fabricante en el momento en
que la fabrica. Todo objeto elaborado y que tie-
ne determinado fin es construido consideran-
do su esencia. Asi definido, cualquier elemento
que presente estas caracteristicas serd llamado
taza, y el que no los posea debera ser considera-
do otra cosa.

Ahorabien, se dice que la esencia es de caracter
universal, es decir, la determinacion de la esen-
cia de la taza debe dejar definidas todas las ta-
zas. Por otro lado, como nadie podria fabricar
una taza sin tener en cuenta su concepto, debe-
mos decir que su esencia es anterior a que la
taza concreta exista.

En cuanto al planteo antropolégico, algunos
pensadores consideraron que es posible deter-
minar una esencia del hombre, realizar una lis-
ta de caracteristicas que un ser debe poseer para
ser considerado un hombre. Aristoteles, como
ya vimos, vio que la esencia del hombre era la
razon. ‘

Pero no todos los filésofos confiaron en que, en
el caso del hombre, es posible sefialar una esen-
cia, como en los otros objetos comunes. Nos re-

El problema antropolégico

DIJO UN FILOSOFO...

"5é bien que las bestias hacen cosas mu-
cho mejores que nosotros, pero esono me
sorprende; sirve para probar que ellas
reaccionan naturalmente y por resortes,
como un reloj que muestra mucho mejor
la hora de lo que nos lo ensefia nuestro
juicio. Sin duda que cuando las golon-
drinas vienen en primavera actiian como
los relojes. Lo que hacen las moscas de
la miel es de la misma naturaleza, y el
orden que sostienen las grullas al volar
y el que observan los simios al pelearse -
si es verdad que observan alguno-, y fi-
nalmente el instinto de enterrar a sus
muertos, no es mas extrafio que el de los
perros y gatos que rascan la tierra para
esconder sus excrementos, aunque casi
nunca los esconden: lo que muestra que
no lo hacen sino por instinto y sin pen-
sarlo. Solamente se puede decir que, aun-
que las bestias no hagan ninguna accién
que nos asegure que piensan, a veces, a
causa de que los 6rganos de sus cuerpos
no son muy diferentes de los nuestros,
se puede conjeturar que hay algtin pen-
samiento junto con esos érganos, como
los experimentamos en nosotros, aun-
que el suyo sea mucho menos perfecto.
A estono tengonada que responder, sino
que, si ellas piensan tanto como nosotros,
tendrian un alma inmortal como lanues-
tra, lo cual no es verosimil, a causa de
que no hay ninguna razén para creerlo
de algtin animal sin creerlo de todos, y
que hay muchos muy imperfectos para
poder creerlo de ellos, como son las os-
tras y las esponjas, etc."

R. Descartes, Carta al marqués de
Newcastel, Siglo XVII.

o, | PERO..GQUE HACES AQUI
h\_ CON EL TELEVISOR
> DESENCHUFADO?

i, [{PENSAR/ALGUNA VEZ QUE
M\ RIA DARME EL GUSTO DE PO-

DER PENSAR MIENTRAS 4

ESTOY SENTADA MtRANDom




éwé
NO myCAMAﬁ
NOHAY aasas,
NO udYM_n_l
o HaY mMAaTe
'ma—eul”o -
] Hay HosPAL | |
p I
—
C——R/ e
por IAN
DIJO UN FILOSOFO...

"Elhombre es el tinico que no sélo es tal
como €l se concibe, sino tal como él se
quiere, y como se concibe después de la
existencia, como se quiere después de
este impulso hacia la existencia; el hom-
bre no es otra cosa que lo que €l se hace.
Este es el primer principio del existen-
cialismo. Es también lo que se llama sub-
jetividad, que se nos echa en cara bajo
ese nombre. Pero, ;qué queremos decir
con esto sino que el hombre tiene una
dignidad mayor que la piedra o la mesa?
Porque queremos decir que el hombre
empieza por existir, es decir, que empie-
za por ser algo que se lanza hacia un por-
venir, y que es consciente de proyectar-
se hacia el porvenir. El hombre es ante
todo un proyecto que se vive subjetiva-
mente, en lugar de ser un musgo, una
podredumbre o una coliflor; nada existe
previamente a este proyecto; nada hay
. en el cielo inteligible, y el hombre serd
ante todo lo que habra proyectado ser.
No lo que querra ser. Porque lo que en-
tendemos ordinariamente por querer es
una decisién consciente, que para la ma-
yoria de nosotros es posterior alo que el
hombre ha hecho de s mismo. Yo puedo
querer adherirme a un partido, escribir
un libro o casarme; todo esto no es més
que la manifestacion de una eleccién mas
original, mas espontanea que lo que se
llama voluntad. Pero si verdaderamente
la existencia precede a la esencial, el
hombre es responsable de lo que es".

J.P. Sartre, El existencialismo es un huma-
nismo, Siglo XX.

ferimos a los tilésofos existencialistas, que de-
clararon su conviccién de que, en cuanto al hom-
bre, "la existencia precede a la esencia". Jean-
Paul Sartre, un filésofo francés que representa
al existencialismo ateo, explicd el significado de
esta declaracién en su libro El existencialismo es
un humanismo, publicado en 1947. Allf declara
que no hay tal naturaleza o esencia humana,
sino que el hombre es su proyecto. Primero exis-
te y recién después determina su esencia, de
acuerdo con sus propias elecciones. Todo ser
humano se encuentra, desde un principio, en
este mundo, sin haber pedido nacer y sin haber
elegido a su familia. Pero a partir de ese mo-
mento, todo lo que sigue es su eleccién. Nada
de lo que el hombre hace estd predeterminado
o preestablecido. Es tal como se concibe a si
mismo, razén por la cual es el tinico responsa-
ble de su existencia. El hombre estd “condena-
do a la libertad”, dice Sartre; y con esta frase
tan paraddjica nos quiere decir que todo el tiem-
po estamos eligiendo y no puede ser de otra ma-
nera; aun en el caso de que decidamos no deci-
dir, y que otro lo haga por nosotros, Sartre nos
dirfa que también estamos decidiendo poner-
nos en manos de otro para que nos diga qué
hacer y decidimos obedecerlo. Pero pongamos
un caso mds extremo: imaginemos que decidi-
mos quedarnos encerrados definitivamente en
nuestra casa —si esto fuera posible- para no de-
cidir nada maés. Bien, nos diria nuevamente
Sartre, también en este caso estariamos deci-

OTRA DA, S APENAS -
CREOEN ESTA!

166



El problema antropologico

diendo todo el tiempo eso. Ahora bien, ;c6mo interpretar lo que las cosas de mi vida
me van marcando? ;Son signos de lo que debo hacer o de lo que tengo que evitar?
¢No es un signo evidente de que debo dejar una carrera el hecho de que siempre
desapruebo los exdmenes? ;No es algtin tipo de sefial el cruzarme todos los dias con
un cura en la calle? ;No hay algo que el destino quiere decirle a esa mujer a través
sus constantes fracasos matrimoniales? Muchas veces los hombres nos escondemos
detras de eso que llamamos signos, que no son més que interpretaciones de lo que
pensamos, creemos, consideramos mejor o peor. Pero nada de esto corresponde a la
realidad, nos dice el existencialista; porque, si asi fuera, tendriamos que aceptar que
hay una realidad superior —digamos, una divinidad o un destino- que da esas sefia-
les para marcarnos lo que tenemos que hacer. Pero no hay que engafiarse; todo estd
en nuestra decisién: mejorar los resultados de los exdmenes estudiando més, yendo
a la iglesia cuando parece apropiado, o eligiendo mejor un marido.

Entonces, todo hombre se elige a si mismo y cada cosa que concreta es parte de su
proyecto subjetivo; por lo tanto, su esencia se conforma de acuerdo con sus propias
decisiones. Y como la esencia tiene cardcter universal, porque no puede haber una
esencia de lo particular, la eleccién que toma cada individuo vale para toda la huma-
nidad. Por esta cuestion, porque al elegir se elige al hombre, cada uno siente angus-
tia ante toda decisién. La angustia, por lo tanto, es algo natural para el hombre, cada
vez que se reconoce como un legislador de la humanidad. Legisladores somos cada
uno de nosotros al decidir lo que esta bien y lo que estd mal, de acuerdo con lo cual
actuamos. Pero, ;por qué algunos hombres no tienen este sentimiento? Porque vi-
ven de manera inauténtica y se engafian a si mismos, no aceptando que lo que eligen
para si también deberian querer que tuviera validez para el resto de la humanidad.
Supongamos que alguien le miente a un amigo y su hijo lo sabe; entonces el chico le
pregunta si eso le parece bien y si quiere que todos lo hagan, y él responde que no,
pero que se trata de une mentira piadosa, de una cosa menor, etcétera. ;Es auténtico
este modo de actuar? Para Sartre no lo es en absoluto; al contrario, hacer algo desho-
nesto y excusarse en que es algo menor es lo que denomina mala fe y se trata de una
actitud completamente inauténtica. Es hacer algo que estd mal hasta para el mismo
agente, pero que éste niega para evitar la angustia que traeria responsabilizarse por
ese acto.

@Z@w& Aa@\\\““
2| | Ju S h e
L =)

MTﬂm}
f’\eNSAN (ko

Yo, Matias, por Sendra.

167




' Necesidad y libertad

Todo el planteo que acabamos de desarrollar
tiene en su base la idea de que el hombre posee
plena libertad para elegir. Si no fuéramos libres
alahora de tomar cada decisién, la responsabi-
lidad no caeria sobre nosotros, sino sobre lo que
haya determinado que hiciéramos algo.
Pongamos un ejemplo sencillo para ver si po-
demos esclarecer esta cuestion: si alguien cuyo
trabajo es atender publico recibe de su jefe la
orden de ir a hacer un tramite en el banco, él no
serd responsable por dejar —aunque sélo sea
momentdneamente—su puesto de trabajo. Como
no fue él quien decidié cumplir con los trami-
tes bancarios, nadie podra reclamarle su ausen-
cia momentédnea. En todo caso, lo reclamara al
jefe, que fue quien tomo la decisién de enviar-
lo. Pero si él mismo, en medio de la tarde y en
pleno horario de trabajo, decide ir a dar una
vuelta por los alrededores del negocio, su jefe
estard en todo su derecho de reclamar su pre-
sencia. En este caso el empleado ejerci6 su li-
bertad al elegir y es, en consecuencia, totalmente
responsable de sus actos.

En verdad, aunque todos entendemos el signi-
ficado dela palabra libertad, muchos pensado-
res la han definido haciendo hincapié en dife-
rentes cosas; asi, puede definirse como (a) la
autodeterminacion o capacidad de determinar
por nosotros mismos lo que haremos, o como
una posibilidad de elegir entre diferentes al-
ternativas (tener libertad para realizar algo). Si
tengo ganas de pintar un cuadro y consegui pin-
turas, tengo libertad de graficar un paisaje, un
hombre o una figura abstracta; que haya una u
otra cosa depende sélo de lo que yo disponga.
Pero también se concibe la libertad (b) como la
ausencia de interferencia para concretar lo que
ya hemos decidido (ser libre de algo). Si no hay
ninguna cadena que me impida el movimien-
to, seré libre de impedimentos para caminar, por
ejemplo.

Los tedlogos medievales, al tratar de responder

168



El problema antropolégico

a la pregunta ;qué es la libertad? declaraban que puede entenderse de tres maneras:

a. Libertad de espontaneidad: no es especificamente humana, sino que también go-
zan de ella los demds animales y seres de la naturaleza. Designa simplemente la
ausencia de una coaccién externa de cualquier indole, y no implica ningtin proce-
so deliberativo. Es la del animal que acttia segtin su instinto o la de una manzana
madura que cae a tierra. Suele decirse que es la libertad de necesidad (la necesi-
dad implicada, obviamente, en un orden o un movimiento naturales que se cum-
plen inexorablemente)

b.Libre albedrio: depende de una voluntad que, acompafiada de inteligencia, reali-
za un acto. Se trata de una libertad exclusivamente humana porque necesita de la
deliberacién propia de un hombre para calcular medios apropiados a nuestros
fines. Se la llama libertad de ejercicio porque en ella ejerce un poder.

c. libertas o libertad de liberacién: es la libertad en la que se elige siempre lo que
debe cumplirse conforméndose a los mandatos divinos. Cuando un hombre, bajo
la gracia divina, tiene el poder de no pecar, goza de este tipo de libertad, que es el
mas sublime en el marco del cristianismo.

Como es de esperar, dentro de este planteo la libertad es un supuesto fundamental,
porque no se comprenderia el orden de salvacién, gracia divina o resurreccién si el
hombre no tuviera plena libertad de eleccién entre lo que las escrituras indican y su
contrario. Es decir, si ya hubiera una determinacién en la accién humana, ;qué sen-
tido tendria educar el alma en la templanza, la caridad, el bien, etcétera? Dentro del
planteo cristiano la existencia de la libertad es un postulado fundamental.
En el lado opuesto de este planteo, el existencialismo al que nos referimos antes
sostiene que el hombre estd condenado a la libertad. Todo el tiempo estamos frente a
situaciones en las que debemos tomar decisiones. Los existencialistas postulan que
siempre decidimos por nosotros mismos. Tenemos plena libertad para concretar el
proyecto que haremos de nosotros, nada nos determina, es decir, no hay una esencia
que necesariamente debamos cumplir para ser hombres, ni actos que inevitablemen-
te tengamos que hacer. No puede hablarse para ellos, entonces, de necesidad o de
decisiones o actos predeterminados, porque no hay nada en la realidad humana que
esté establecido antes de la existencia de cada hombre. Contrariamente, el hombre es
libertad, y es ella la que hace posible a la esencia y al proyecto humanos.

T Reconrorm VER como
POCO A POCO EL HOMBRE |
IDO LOGRANDO DAR
RIENDA SUELTA A SU
LIBERTAD DE LIMITARSE

Mafalda, por Quino.

169



DIJO UN FILOSOFO...

"Si en efecto la existencia precede a la
esencia, no se podra jamds explicar por
referencia a una naturaleza humana
dada y fija; dicho de otro modo, no hay
determinismo, el hombre es libre, el
hombre es libertad. Si, por otra parte,
Dios no existe, no encontramos frente a
nosotros valores u rdenes que legitimen
nuestra conducta. Asi, no tenemos ni de-
tras ni delante de nosotros, en el domi-
nio luminoso de los valores, justificacio-
nes ni excusas. Estamos solos, sin excu-
sas. Es lo que expresaré diciendo que el
hombre esta condenado a ser libre. Con-
denado porque no se ha creado a si mis-
mo, y sin embargo, por otro lado, libre,
porque una vez arrojado en el mundo es
responsable de todo lo que hace".

J.P. Sartre, El existencialismo es un huma-
nismo, Siglo XX.

PROBLEMAS / PARADOJAS

e ;Puede el hombres ser reducido a un
mecanismo? En ese caso, ;qué lo dife-
rencia del resto de los mecanismos?

* La razon realiza la posibilidad de que
la subjetividad sea objetiva. ;Es esto
realmente posible? ;En qué condicio-
nes y limitaciones?

e E] trabajo forma parte de una estrate-
gia humana para dominar la naturale-
za, pero crea, a la vez, nuevas obliga-
ciones y limitaciones. ;Es realmente
posible la libertad? ;Hay un movi-
miento progresivo hacia la paulatina
adquisicién de libertad?

La técnica, las ciencias y todas las pro-

ducciones culturales humanas, ;impli-

can realmente un progreso humano?

(como puede saberlo ciertamente el

hombre?

® ;Cémo es posible ser libre si, para
serlo, es necesario conocer las conse-
cuencias de las decisiones tomadas y
esto implicaria quedar incluido en un
encadenamiento causal que limita la li-
bertad?

¢ ;Es posible la libertad absoluta, sien-
do que ella implica la libertad de toda
determinacién y escapar a toda deter-
minacién es también quedar excluido
del ser?

Pero la cosa no es tan sencilla. En el siglo XX
han habido profundos debates sobre el tema de
la libertad. No todos los pensadores sostuvie-
ron que la accién humana es libre. Encontramos
toda una gama de posibilidades que terminan
en su negacion, al sostener que en el mundo hay
un determinismo o mecanicismo de los hechos.
Algunos sostienen que nada de lo que sucede
en el mundo es azaroso o contingente, sino que
es necesario, que estd ya determinado y que,
en consecuencia, la libertad no tiene cabida alli.
Muchas veces no nos damos cuenta de la con-
tradiccién que implica decir que uno constru-
ye su propio destino, porque el destino es, por
definicién, una suerte ya echada, un camino pre-
establecido que recorreremos, algo predetermi-
nado en nuestra vida y que, por lo tanto, no se
elige. El destino se impone con necesidad y nos
quita responsabilidad en lo que hacemos por-
que las decisiones las han tomado otros; con-
trariamente, si asumimos que hay libertad y que
elegimos nosotros, nos sabemos responsables
de eso.

DIFICIL DECISIGN..

& COMO PRIMERO ¥ DESPUES
BUERMO, 0 DUERMO PRIMERD
¥ DESPUES Coro >

O

R o o g ey e
)
YURO ANTES SE ST ME

GARFXLD ..

e




La trascendencia

En primer lugar, debemos aclarar a qué nos re-
ferimos al hablar de trascendencia. Este térmi-
no se refiere a lo que se encuentra mas alld dela
actividad humana concreta y sobrepasa cierto
limite de la realidad cotidiana. Pensemos en un
escenario en el cual cada uno de nosotros acttia
durante toda su vida, habla, piensa, crea, y que,
después de que nosotros desaparecemos alber-
ga nuevos actores, asi como ya ha albergado a
otros antes que a nosotros. Supongamos, ade-
maés, que ese escenario se marca, se modifica o
se transforma —aunque sea un poco-con lo que
cada uno hace sobre él. Podemos decir, enton-
ces, que lo que cada uno de nosotros hizo du-
rante la vida trascendié o fue més allé del lap-
so que durd nuestra vida misma; trascender es,
entonces dejar una huella de lo que hicimos.
Ahora bien, ;por qué hablar de la trascenden-
cia cuando nos estamos ocupando de la cues-
tién antropolégica? Porque el hombre parece
buscar esta trascendencia ante la imposibilidad
de vivir eternamente. Sabe que es limitado, que
no hay forma de evitar el limite del tiempo, y
busca una trascendencia a través de diferentes
formas: en los hijos, en la produccién artistica,
en la produccién intelectual, entre otras.

La buisqueda de la trascendencia es una mues-
tra de que el hombre sabe que es limitado. Y en
el intento de explicar esa limitacidn, se ha cues-
tionado si no existe algtin ser que sea ilimitado
y que trascienda al mundo mismo. El deseo de

El problema antropolégico

DIJO UN FILOSOFO...

(El personaje Diotima le habla a Sécra-
tes) “;Cudl crees, Socrates, que es la cau-
sa de ese amor y de ese deseo? ;O no te
das cuenta de en qué terrible estado se
hallan todos los animales cuando sien-
ten deseos de engendrar, tanto los terres-
tres como los voladores, que enferman
todos y estdn dispuestos para el amor,
primero para unirse unos con otros y lue-
go para el cuidado de las crias, y cémo
estdn resueltos, en defensa de ellas, no
sélo a luchar los més débiles como los
mas fuertes, sino incluso a morir, hasta
el punto de consumirse ellos mismos de
hambre para alimentarlas o hacer cual-
quier otra cosa? Pues bien, si crees fir-
memente que el objeto del amor es por
naturaleza aquello en lo que a menudo
hemos convenido, no te extrafies, ya que
en este caso, la naturaleza mortal busca,
en lo posible, ser eterna e inmortal. Pero
puede serlo solamente con la procrea-
cién, porque deja siempre otro ser nue-
vo en lugar del viejo. De este modo, en
efecto, se conerva todo lo mortal, no por
ser siempre totalmente el mismo, como
lo divino, sino porque lo que se marcha
y envejece deja tras de si otro ser nuevo
semejante a como €] era. Mediante este
recurso, Sécrates —continu6-, lo mortal
participa de inmortalidad, tanto en cuan-
to al cuerpo como en cuanto a todo lo
demés. No te extrafies, pues, si todo ser
estima por naturaleza a su propio vésta-
‘g0, ya que por perseguir la inmortalidad
a todo ser acomparfia ese empefio y ese
amor. (...) Por tanto, los que son fecun-
dos —prosiguié- en cuanto al cuerpo sien-
ten inclinacién especialmente por las
mujeres y de ese modo muestran sus
impulsos amorosos, preocupéndose, por
medio de la procreacién de hijos, inmor-

1 1 hombre, 1o 11 talidad, recuerdo y felicidad, segun-..
conocer, natural en el hombre, Jo lleva enton- creen, para todo el tiempo futuro. En 3

ces, a preguntarse si hay algo absoluto, un Dios. | cambio, los que lo son en cuanto al &
La pregunta por la existencia de Dios y por sus | 2Ima.. pues hay, efectivamente —dijo-
P 1a hi quienes conciben en las almas atin mas. 3
caracteristicas aparece una y otra vezen la his- | gye en los cuerpos lo que corresponde 3
toria de las ideas. Esto se escapa del campo de | alalma concebiry daraluz. ;Y quéeslo’g
la.antropologia porque la pregunta por lo Ab- | que les corresponde? Juicio prudente y & .g
. . cualquier otra virtud, de las que preci-
soluto corresponde a la rama de la filosofia lla-
mada metafisica, es decir, la que realiza pregun-

samente son progenitores los poetas to-Q
dos y cuantos artistas se dice que son §
tas sobre los fundamentos més profundos de la
realidad en su conjunto.

inventores.”
Pat6n, Banquete, sigloIV a.C.

Materi

171




Al lado del camino

Me gusta estar al lado del camino
fumando el humo mientras todo pasa.
Me gusta abrir los ojos y estar vivo,

tener que vérmelas con la resaca,
entonces navegar se hace preciso,

en barcos que se estrellen en la nada,
vivir atormentado de sentido,

creo que esta si es la parte mas pesada.
En tiempos donde nadie escucha a nadie,
en tiempos donde todos contra todos,

en tiempos egoistas y mezquinos,

en tiempos donde siempre estamos solos,
habra que declararse incompetente

en todas las materias del mercado.
Habra que declararse un inocente

o habra que ser abyecto y desalmado.

Yo ya no pertenezco a ningun “ismo”

me considero vivo y enterrado...

Tendré que hacer lo que es y no debido.
Tendré que hacer el bien y hacer el dafio.
No olvides que el perddn es lo divino

y errar a veces suele ser humano.

No es bueno nunca hacerse de enemigos
que no estén a la altura del conflicto.
Que piensan que hacen una guerra

y se hacen pis encima como chicos,

que rondan por siniestros ministerios
haciendo la parodia del artista.

Que todo lo que brilla en este mundo

tan solo les da caspa y les da envidia.

Yo era un pibe triste y encantado

de Beatles, cafa Legui maravillas,

los libros, las canciones y los pianos,

el cine, las traiciones, los enigmas;

mi padre, la cerveza, las pastillas,

los misterios, el whisky malo, los dleos,
el amor, los escenarios, el hambre, el frio,
el crimen, el dinero y mis diez tias

me hicieron este hombre enreverado...

Fito Paez

BUENAS, SIMPATICA PARA OFRECERLE
q S
SESTA TU PAPA P, %a\mﬂ&%\/gxé
RV soraime
A LA CAWVICIE

LA CALVICIE DE
B

O LA CAIVICIE
IDEAST

172




CAPITULO VI

Debates filoséficos sobre
problematicas contemporaneas

En los capitulos anteriores estuvimos prestando atencién a algunos problemas clési-
cos de la historia de la filosofia y a algunas derivaciones contemporédneas de los
problemas filoséficos. Aqui nos proponemos mostrar cémo la reflexion filoséfica
cobra sentido como practica critica, cuando permite abordar aquellas cuestiones re-
lacionadas con preocupaciones actuales relativas a situaciones que exigen la bts-
queda colectiva de soluciones y que resultan especialmente inquietantes en la medi-
da en que afectan profundamente las condiciones o las expectativas vitales de la
mayoria de los seres humanos en la sociedad. En esta tarea, es evidente, la filosofia
no se encuentra sola: ciencias como la sociologia, la economia, la ciencia politica,
pero también la biologia, la geografia, la antropologia, trabajan pensando estrate-
gias para superar dificultades y prever situaciones de riesgo, con métodos que son
diferentes en cada caso, y que constituyen herramientas imprescindibles para la ta-
rea de pensar el lugar del hombre en el mundo.

La globalizacion
La pobreza mundial. El “fin del trabajo”

Los elevadisimos indices de pobreza y desempleo de nuestro pais (en 2004, mas del
40 por ciento de la poblacién vivia por debajo de los niveles de pobreza), asi como de
buena parte de América latina (sobre los cuales, ademads, no parece haber soluciones
a corto plazo), son una realidad de la que no puede desentenderse quien se propone
_reflexionar sobre los asuntos humanos. Esta dramética situacién se combina en la
préactica con hipétesis cientificas acerca del fin de la sociedad del trabajo. Estas hipStesis
sostienen que la idea de que el trabajo es uno de los ejes fundamentales a partir de
los cuales se construye el ser humano como ser social, ha caducado. Es cierto que una
forma de ejercer el trabajo resulta hoy perimida: a la vez que pierden su importancia
las categorias de trabajo “formal” o “estable”, las nuevas tendencias del trabajo van
determinando un nuevo modo de vida, més inestable e inseguro. Los derechos del
trabajo son desregulados (las leyes sociales que garantizan muchos de los derechos
de los trabajadores han sido derogadas) y flexibilizados (es decir que los empleadores
tienen cada vez mayor libertad para despedir o disponer del empleo y de la forma
de empleo de sus trabajadores), y los capitales se adecuan rdpidamente a esta nueva
modalidad del mundo productivo. En esta perspectiva, ademads, la “mundializacién”
del capital constituye una nueva sociedad global, un modelo de sociedad que estaria

173




e aE TTTTT

superando las relaciones capitalistas de propiedad, produccién y distribucién. El
capital trasciende las fronteras y se instala en lugares donde la fuerza de trabajo es
mads barata y donde consigue evadir los controles de los Estados nacionales.

En su ensayo “Asalto a la Modernidad”, Enrique Arrieta, Sebastidn Del Vecchio y
Pablo Lépez dan un diagndstico claro de la cuestién.

En América latina, dicen los autores, "las politicas de apertura indiscriminada de los mer-
cados nacionales provoca una competencia feroz generando la quiebra de miles de pe-
queiias y medianas empresas e industrias. Este problema, sumado al de la deuda externa
y las politicas de ajuste estructural, la privatizacién de las empresas estatales y de los
servicios publicos, la incorporacién de las nuevas tecnologias, contribuyen a la expulsién
de la fuerza de trabajo. De esta forma se genera un crecimiento sistemédtico del desempleo
y subempleo. Las politicas de flexibilizacién laboral agudizan la precarizacién del merca-
do de trabajo y degradan, progresivamente, las condiciones salariales".
Esta flexibilizacién implica altos niveles de desempleo estructural, una rapida des-
truccién y reconstruccién de las habilidades y calificaciones de la fuerza de trabajo,
la declinacién progresiva del poder sindical y una creciente desreglamentacién de
los derechos laborales. La generacién de empleo es, en estos casos, siempre inferior a
la destruccién del mismo. Por otra parte, la precarizacién del trabajo redunda en una
mayor prolongacién e intensificacién de la jornada de trabajo, la ampliacién del sec-
tor de servicios y la tercerizacién: es decir, la practica de encargar porciones cada vez
mayores del trabajo empresario a proveedores que no pertenecen al plantel de la
empresa —que, por tanto, no se encuentran en relacién de dependencia, lo que les
aseguraria cobertura social- y que realizan la tarea de manera eventual y no siste-
mdtica. Por otra parte, se da un fenémeno de flexibilidad de los procesos de trabajo:

¢ Flexibilidad funcional: un trabajador cumple muiltiples tareas.

* Flexibilidad numérica: sujecién a reglas de trabajo precario como el contrato tem-
porario y el fin de los derechos sociales.

¢ Flexibilidad financiera: reduccion de costos fijos.

¢ Flexibilidad espacial: descentralizacién territorial.

La idea de progreso técnico con la consecuente supresién de empleo estaria determi-
nando la pérdida de la centralidad del trabajo, y éste dejaria de ser un factor de
socializacién. El trabajo asalariado, con cardcter estable y formal, pierde terreno frente
el trabajo precario y tercerizado (fundamentalmente del sector de servicios), o el
desempleo masivo. El antiguo Estado benefactor (concebido como la institucién en-
cargada de garantizar el pleno empleo, los servicios educativos, sanitarios y de vi-
vienda de su poblacién) dejé paso al Estado minimo, necesario para la conformacién
del Mercado méximo.

La filosofia, con los aportes imprescindibles de las ciencias sociales, reflexiona y ac-
tia sobre esta problemaética, badsicamente en dos aspectos. Podemos sefialar, por un
lado, los trabajos de aquellos intelectuales que han pensado alternativas a las teorias
sobre el fin del trabajo, como Robert Castel y Ricardo Antunes; y por otro, a quienes
se preguntan hoy, desde la filosofia politica, por la vigencia de las categorias moder-
nas del Estado, el mercado y el capital.

174



Debates filoséficos sobre problematicas contemporaneas

En el prélogo a una coleccién de ensayos del francés Robert Castel, el sociélogo
brasilefio Ricardo Antunes selecciona aquellos argumentos capaces de contrarrestar
la tendencia a considerar el trabajo como un factor prescindente de la definicién de
hombre. Leamos a Antunes:

"En las ultimas décadas del siglo XX, como consecuencia de las profundas transformacio- |
nes que ocurrieron en el mundo de la produccién y el trabajo, cuando afloraba la fase mas |
agudamente destructiva del sistema del capital, se volvié casi dominante el discurso que
propugnaba y defendia acriticamente la desaparicién del trabajo (Dominique Méda). La
vigencia de la esfera comunicacional en reemplazo de la esfera del trabajo (Jiirgen
Habermas), la pérdida de la centralidad de la categoria trabajo (Claus Offe), el adiés al
proletariado (André Gorz), el fin del trabajo (Jeremy Rifkin) o, en su versién maés critica al
orden del capital, el manifiesto contra el trabajo (Robert Kurz), para citar las formulacio-
nes mds expresivas.

Paralelamente al desarrollo de las tesis acerca de la deconstruccién del trabajo, varios
autores contrarrestaron estas formulaciones ofreciendo enfoques analiticos bien diferen-
tes. [...] En este universo contrapuesto a la equivoca deconstruccién del trabajo, intentada
por los criticos de la sociedad del trabajo, merecen ser destacados particularmente los
estudios del francés Robert Castel. Contra la hoy grotesca tesis del fin del trabajo, Castel
se alinea en la mejor literatura de la nueva morfologia o nueva polisemia del trabajo. Al
hacerlo, muestra las complejas relaciones que surgen del universo laboral. En particular,
los lazos de sociabilidad que emergen del mundo del trabajo, aun cuando esté signado
por formas dominantes de extrafiamiento y alienacién. Como nos muestra Castel en su
magnifico libro Las metamorfosis de la cuestién social, “el trabajo permanece como referencia
dominante no sélo econémicamente sino también psicoldgica, cultural y también simbé-
licamente”. Hecho que se comprueba por las reacciones de aquellos que no tienen trabajo,
que viven cotidianamente el flagelo del desempleo, del no-trabajo, de la no-labor".

Para Castel, lejos de la simplificacién a la que comtinmente se reduce la cuestién, fue
“a partir del siglo XVII y comienzos del XVIII que se establece la concepcién moder-
na del trabajo. Pero antes, en la sociedad pre-industrial, el trabajo tiene, sin embargo,
una utilidad social y la condena del vagabundeo termina por recordarlo”. Y agrega:
"El trabajo es verdaderamente un acto social ya que no puede ser confundido con una
actividad privada como el trabajo doméstico, ni tampoco con la actividad singular del
oficio, como cuando se era carretero, carpintero, tejedor, antes que ser trabajador. Esta
transformacién, debida a las nuevas formas de la divisién del trabajo que se realizard con

el taylorismo, permite el reconocimiento de la funcién social general del trabajo, es decir,
su acceso al espacio ptiblico".

175




Sabemos —contrariamente a la unilateralizacién presente tanto en las tesis que de-
construyen el trabajo como aquellos que hacen su culto acritico- que en la larga
historia de la actividad humana en su incesante lucha por la supervivencia y la con-
quista de la dignidad humana y social, el mundo del trabajo también ha sido vital.
Es a través del acto laboral, al que Marx denominé actividad vital, que los indivi-
duos, hombres y mujeres, se distinguieron de los animales. La célebre distincién,
que hace Marx, entre el peor arquitecto y la mejor abeja, donde el primero concibe
previamente el trabajo que va a realizar en tanto que la abeja hace su labor
institintivamente. Esa caracteristica torna a la historia humana en una realizacién
monumental, rica y llena de caminos y encrucijadas, alternativas y desafios, avances
y retrocesos. Sin el trabajo, la vida cotidiana no se reproduciria.

Por otro lado, cuando la vida humana se reduce exclusivamente al trabajo, fre-
cuentemente se convierte en un esfuerzo penoso, alienante, que aprisiona a los indi-
viduos y los vuelve unilaterales. Si por un lado necesitamos del trabajo humano y de
su potencial emancipador, también debemos rechazar el trabajo que explota, aliena
y provoca la infelicidad del ser social. Dice Castel:

"[...] al mismo tiempo, el trabajo continta siendo un factor de alienacién, de heteronomia,
de explotacién, pero el trabajo asalariado moderno reposa sobre la tensién dialéctica que
une estas dos dimensiones: el trabajo coacciona al trabajador y es, al mismo tiempo, la
base que le permite ser reconocido.”
Una de las mds fuertes e importantes criticas de Castel se centra en el rechazo de la
nocién de exclusién, presente en la casi totalidad de los discursos sobre la cuestion.
Para Castel, la exclusién se impuso hace poco como un concepto al cual se recurre a falta de
otro mds preciso para dar a conocer todas las variedades de la miseria en el mundo: el desem-
pleado de larga data, el joven de los suburbios, el sin techo, etcétera. La cuestion de la exclu-
sién deviene entonces en la cuestién social por excelencia, el impacto no cesé desde entonces.
Segun Castel hay fuertes razones para rechazar el uso conceptual de la nocién de
exclusién. La primera razén para desconfiar de la exclusién es, justamente, la hete-
rogeneidad de su uso; de hecho ella nombra una infinidad de situaciones diferentes
borrando la especificidad de cada una. Dicho de otro modo, la exclusién no es una
nocién analitica. No permite llevar a cabo investigaciones precisas de los contenidos que
pretende abarcar (Las trampas de la exclusién. Trabajo y utilidad social).

Globalizacién y filosofia politica

El fenémeno de la globalizaciéon no plantea problemas exclusivamente de orden eco-
némico-social. Practicamente todos los conceptos que funcionaron como ejes de la
moderna filosofia politica entran hoy en crisis frente a la mundializacién. Las nocio-
nes de Estado nacional, soberania, democracia, “contrato social”, e incluso las nocio-
nes de revolucién o de guerra ya no significan lo que significaban. La caida del Muro
de Berlin, en'1989, con la consecuente disolucién del bloque de dominacién soviética
que mantenia polarizado el planeta desde la Segunda Guerra Mundial, parece sefia-
lar el comienzo de un periodo de dominacién capitalista unilateral, que obliga a
replantear muchas categorias politicas con las que nos habiamos acostumbrado a

176



Debates filos6ficos sobre problematicas contemporaneas

pensar el mundo. Desde otro punto de vista, la irrupcién de ataques terroristas como
los llevados a cabo el 11 de septiembre de 2001 en el World Trade Centre neoyorqui-
no y la consecuente reaccién de los Estados Unidos, embarcados desde entonces en
una desenfrenada “guerra contra el terror” en nombre de la cual ya han invadido los
territorios de Afganistan e Irak, nos plantean una conformacién geopolitica y tam-
bién un panorama de problemas nuevos, diversos.

Por un lado, la desigual distribucién del poder planetario nos colocan frente alo que
muchos autores consideran —como han hecho el historiador de las ideas politicas
Natalio Botana y el sacerdote jesuita especializado en pensamiento marxista Jean-
Yves Calvez (en su libro reciente El horizonte del nuevo siglo, 2004)- un novedoso
orden imperial encabezado por los Estados Unidos, quien no sélo ejerce un dominio
politico y militar en el mundo, sino también, y claramente, se perfila como lider
indiscutible de todo el espectro cientifico y tecnolégico. Son muchas y diversas las
preguntas que la filosofia social y politica se ha formulado frente a las injusticias que
puedan provenir de este poder unilateral y de los riesgos que conllevan para la paz
mundial. Botana y Calvez eligen las formulaciones tedricas de autores como John
Rawls (1921-2002), y proponen luchar en el terreno politico por un acceso paulatino
de los sectores postergados (América Latina, Asia y Africa) a las tomas de decisién
de los organismos politicos internacionales —y aun a los organismos “imperiales”—, y
por la implementacién de tribunales internacionales de justicia que, como ya propo-
nia Rawls en textos como Una teoria de la justicia (1971), actuarian a la manera de
mecanismos racionalmente consensuados de prevencién contra la opresion, la ex-
plotacién y la discriminacién en todo el mundo.

Completamente diferente es la perspectiva de cientistas politicos como el italiano
Toni Negri y su colega norteamericano Michael Hardt, autores de dos exitosos volu-
menes de andlisis politico: Imperio (2001) y Multitud (2004). Negri y Hardt, inspirdn-
dose en las tesis filoséficas de Hannah Arendt, Michel Foucault o Paolo Virno, sos-
tienen que la lucha contra la forma imperial de dominacién no puede provenir nun-
ca de luchas «nacionales» sino de las luchas que se «desarrollan en los movimientos
de poblaciones mas alld del marco nacional, aspirando a la supresién de las fronteras
y a una ciudadania universal». Estas luchas, dicen, «comprometen a individuos y
multitudes que intentan reapropiarse de la riqueza producida gracias a instrumen-
tos de la produccién» y tienen como condicién «el auto reconocimiento subversivo
de los ciudadanos de las grandes ciudades».
Una de las voces que se alzé para cuestionar la
idea de una lucha contra el Imperio encarnada
por una cierta multitud es la del sociélogo mar-
xista norteamericano James Petras, para quien
las distinciones de Hardt y Negri entre Impe-
rio e imperialismo son insustanciales, y para
quien la definicién de multitud resulta lo sufi-
cientemente vaga como para no constituirse en
categoria analitica vdlida.

=0, EN Ui CASA
TAMBIEN PENSAMOY
QUE TCDO VA MEOR
€01 COCA-COLA ...

177




TRES TEXTOS PARA SEGUIR PENSANDO

1) Imperio
Dos ideas fundamentales estdn en la base de Imperio, el libro escrito con Michael Hardt, entre la
guerra del Golfo y la de Kosovo. La primera es que no existe un mercado global (en la forma en que
se habla desde la caida del Muro de Berlin, es decir, no solamente como paradigma macro-econémi-
co sino como categoria politica) sin forma de estructura juridica, y que el orden juridico no puede
existir sin un poder que garantice su eficacia. La segunda es que el orden juridico del mercado global
(que nosotros llamamos «imperial») no enmarca simplemente una nueva figura del poder supremo
que tiende a organizar: registra también nuevos potenciales de vida y de insubordinacién, de pro-
duccién y de lucha de clases. Desde la caida del Muro de Berlin, la experiencia politica internacional
ha confirmado ampliamente esta hipétesis. [...]
Habria que estar loco para negar que hpy existe un mercado global. Basta pasearse por Internet para
convencerse de que esta dimensién global del mercado no representa solamente una experiencia
originaria de la conciencia econémica, o incluso el horizonte de una amplia préactica de la imagina-
cidn, sino una organizacién actual. Mds atin: un nuevo orden. El mercado mundial se unifica politi-
camente en torno a lo que, desde siempre, se conoce como signos de soberania: los poderes militar,
monetario, comunicacional, cultural y lingtiistico. El poder militar por el hecho de que una sola
autoridad posee toda la panoplia del armamento, incluido el nuclear; el poder monetario por la
existencia de una moneda hegeménica a la que estd completamente subordinado el mundo
diversificado de las finanzas; el poder comunicacional se traduce en el triunfo de un tnico modelo
cultural, incluso al final de una tnica lengua universal. Este dispositivo es supranacional, mundial,
total: nosotros lo llamamos «Imperio».
Pero todavia hay que distinguirlo del «<imperialismo, la expansién del Estado-nacién mas alla de sus
fronteras; la creacién de relaciones coloniales (a menudo camufladas tras el sefiuelo de la moderni-
zacién) a expensas de pueblos hasta entonces ajenos al proceso eurocéntrico de la civilizacién capi-
talista; pero también la agresividad estatal, militar y econémica, cultural, incluso racista, de naciones
fuertes respecto a naciones pobres. En la actual fase imperial ya no hay imperialismo -o, cuando
subsiste, es un fenémeno de transicién hacia una circulacién de valores y poderes, a escala del Impe-
rio—. Lo mismo que ya no hay Estado-nacidn: se le escapan las tres caracteristicas sustanciales de la
soberania —militar, politica, cultural-, absorbidas o reemplazadas por los poderes centrales del Im-
perio. [...] Contrariamente a lo que sostienen los tltimos defensores del nacionalismo, el Imperio no
es norteamericano: es el orden del «capital colectivo», esa fuerza que ha ganado la guerra civil del
siglo XX. Por tanto, luchar contra el Imperio en nombre del Estado-nacién pone de manifiesto una
total incomprension de la realidad del mandato supranacional, de su imagen imperial y de su natu-
raleza de clase: es una mistificacién. En el Imperio del «capital colectivo» participan tanto los capita-
listas norteamericanos como sus homoélogos europeos, lo mismo quienes construyen su fortuna so-
bre la corrupcién rusa como los del mundo 4rabe, de Asia o de Africa, que pueden permitirse enviar
a sus hijos a Harvard y su dinero a Wall Street.
[...] En realidad, muchas de las pretensiones dominadoras del Imperio son completamente ilusorias.
Lo que no impide, sin embargo, que su orden juridico, politico y soberano sea sin duda mas eficaz (y,
desde luego, mas totalitario) que las formas de go-

DlGAA) LO QUE Di6AD, bierno que le han precedido. Porque se arraiga pro-
% FA R&UIENTE CREA RiQuE2A gresivamente en todas las regiones del mundo, influ-

yendo sobre la unificacién econémico-financiera
como un instrumento de autoridad del derecho im-
perial. Y lo que es peor, profundiza su control sobre
todos los aspectos de la vida mediante la manipula-
cién totalitaria de las actividades, del medio ambien-
te, de las relaciones sociales y culturales, etc.

[...] ¢Las luchas pueden convertirse en lo suficiente-
mente masivas e incisivas como para desestabilizar

178



Debates filos6ficos sobre problematicas contemporaneas

la compleja organizacién del Imperio? Para la teoria critica, una utopia razonable no tiene nada de
raro. Ademds, no hay otra alternativa porque estamos siendo explotados y dirigidos en este Imperio,
que representa la actual organizacién de un capitalismo en plena reestructuracién, después de un
siglo de luchas proletarias sin equivalente en la historia de la humanidad. Ahora, ;c6mo puede
estallar, en el Imperio, la guerra civil de las masas contra el capital mundo? Las primeras experien-
cias de batallas, declaradas o subterrdneas, en este nuevo territorio del poder, preporcionan tres
indices preciosos. Estas luchas exigen, aparte de un salario garantizado, una nueva expresién de la
democracia en el control de las condiciones politicas de reproduccién de la vida. Se desarrollan en
los movimientos de poblaciones mds alld del marco nacional, aspirando a la supresién de las fronte-
ras y a una ciudadania universal. Comprometen a individuos y multitudes que intentan reapropiarse
de la riqueza producida gracias a instrumentos de la produccién que, a causa de la revolucién tecno-
16gica permanente, se han convertido en propiedad de los sujetos; més aun: en auténticas prétesis de
sus cerebros.

Toni Negri, Le Monde Diplomatique, abril de 2001.

2) ¢(Lucha nacional o global?

El politélogo argentino Atilio Borén responde a Toni Negri sus descalificaciones y posturas en torno
al dilema luchas nacionales o globales.

Quisiera referirme a la alusion de la que fui objeto en la entrevista a Antonio Negri. Alli, afirma:
“Ustedes, por ejemplo, tienen a un sefior Atilio Borén, que sostiene que sélo a través de la lucha
nacional se puede luchar a nivel mundial. Eso es una gran estupidez, un discurso profundamente
reaccionario. [...] Lo que es absolutamente ilusorio es el hecho de poder hacer la revolucién o incluso
reformas en un solo pais».

Tres comentarios. Primero, jamés dije, ni escribi, que sélo a través de la lucha nacional se puede
luchar a nivel mundial. ;Cémo negar que es imprescindible combinar ambos tipos de lucha? Es por
ello que en lugar de pontificar, participo activamente desde sus comienzos en el Foro Social Mundial
de Porto Alegre, &mbito privilegiado de organizacién y coordinacién de las luchas anticapitalistas y
antiimperialistas a nivel mundial. En cuyas sucesivas ediciones los activistas e intelectuales latinoa-
mericanos esperamos en vano la presencia de Negri para enriquecer nuestros diagndsticos sobre la
situacién de la economia mundial y el imperialismo. Lo que constituye un mayusculo error es el
globalismo abstracto de este autor, quien por un capricho del intelecto pronuncia la defuncién del
Estado-nacién y la futilidad de cualquier lucha planteada y resuelta a través de la toma del poder en
ese &mbito. Deslumbrado como Narciso ante el brillo del fantasmagérico imperio imaginado junto a
su colega norteamericano, Negri ignora que la resistencia global contra el neoliberalismo y el impe-
rialismo pasa necesariamente por los espacios nacionales. Alli se encuentran las trincheras funda-
mentales de la dominacién del capital, los aparatos represivos del Estado y las estructuras ideolégi-
cas y culturales que perpettian la opresién de las clases populares. Ignorar estas «<nimiedades» cons-
tituye no sélo un gravisimo error de interpretacién; es también fuente segura de nuevas derrotas
para quienes creemos que otro mundo es necesario y posible.

Segundo: decir que es imposible hacer la revolucién o incluso reformas en un solo pais revela el
empecinamiento del intelectual que cree que las cosas son como él, o ella, las imagina, o no son.
Descubre también el lado més oscuro del pensamiento de mi critico al proyectar la imagen reaccio-
naria y desmovilizadora de un imperio omnipresente, invencible e inexpugnable contra el cual s6lo
resta confiar resignadamente en la milagrosa eficacia tactica de San Francisco de Asis. La historia
demuestra la posibilidad tanto de la reforma como de la revolucién: pero como no hay teleologia en
la historia, a veces éstas pueden consolidarse y otras, ser aplastadas. ;No hubo acaso una revolucién
social en la Comuna de Paris y, luego, en Rusia, China, Cuba? ;No resistié la revolucién cubana a 45
afios de agresiones imperialistas? ;No fueron las luchas populares las que lograron imponer refor-
mas en las sociedades capitalistas avanzadas a lo largo del siglo XX, algunas de las cuales han resis-

179




tido los embates de la «contrarrevolucién neoconservadora»? ;O fueron espejismos, combatidos sin
tregua por la derecha producto de su ofuscacién ideolégica?
Finalmente, una cuestién, no sélo formal, también sustantiva. Si una teoria se defiende con insultos
y descalificaciones se trata de una mala teoria. Es comprensible que Negri esté muy enojado, porque
sus tesis fueron impiadosamente refutadas por los hechos. El hijo del primer Bush —jcomparado por
los autores de Imperio nada menos que con el emperador Augusto!—complet6 la tarea dejada incon-
clusa por su padre con sus matanzas en Afganistdn e Irak, y con su plan de dominacién mundial, lo
que despedazé hasta la dltima pagina de ese libro. Pero la frustracién y el malhumor de sus autores
no los autoriza a faltar el respeto a sus criticos.

Atilio Borén, Revista N, septiembre de 2004.

3) Una teoria sin realidad

Toni Negri y Michael Hardt escribieron dos libros, Imperio y Multitud, guerra y democracia en la era del
Imperio, que recibieron grandes elogios en la mayor parte de los medios. El segundo libro es un
intento de rectificar parte de la gran debilidad teérica, conceptual y empirica del primero. El trabajo
original de Negri y Hardt tiene la virtud de no entender la historia estadounidense, de escribir un
epitafio del imperialismo en momentos en que Estados Unidos libra tres guerras coloniales, y de
disolver la estructura y los movimientos de clase en una «multitud» amorfa mientras tienen lugar
grandes levantamientos de clase en la Argentina, Bolivia y Ecuador y una polarizacién de clase en
Venezuela.

Las guerras coloniales estadounidenses en Yugoslavia, Afganistdn e Irak y las amenazas de futuras
guerras en por lo menos otros sesenta posibles «refugios terroristas» hablan de un imperio que se
basa en el imperialismo. Casi un 75 por ciento de las quinientas empresas multinacionales (EMN)
mas grandes son propiedad de y tienen sede en Estados Unidos y Europa, donde el Estado Imperial
lucha para abrir mercados e impone condiciones favorables a la inversion. El estudio de las opera-
ciones internacionales de las principales EMN demuestra que casi el 80 por ciento de las decisiones
estratégicas sobre ubicacién, tecnologia e investigacion se toma en las casas centrales de Estados
Unidos y Europa. Negri y Hardt sostienen que el imperio est4 disociado del imperialismo. La era de
las guerras imperiales refleja una profunda miopia en la que la vocacién de teorizar en términos
abstractos impide a los escritores ver las realidades cotidianas. Su idea de un mundo de empresas
multinacionales sin Estado es completamente bizarra: a través de la Organizacién Mundial del Co-
mercio, las Rondas Comerciales Doha, el Banco Mundial y el FMI, los gobiernos estadounidense y
europeos formulan a diario y de todas las formas posibles las reglas y estructuras que favorecen la
posicién de sus multinacionales.

Los conflictos actuales mds significativos son las luchas de liberacién nacional que tienen lugar, por
ejemplo, en Venezuela, Irak, Afganistdn y Bolivia. Al contrario de lo que sostienen Negri y Hardt, la
«nacién» y el «nacionalismo» no desaparecieron ni se volvieron irrelevantes. Ademas, el crecimiento
del internacionalismo se relaciona directamente con la solidaridad de los movimientos del mundo
con esas luchas nacionales.

[...]Para Negriy Hardt, lo que no es un «proletariado industrial» es simplemente una «multitud», ya
que las clases desaparecen ya que en una coyuntura particular las clases no trabajadoras desempe-
fian un papel protagénico. Los mineros del estafio de Bolivia siguen desempefiando un papel politi-
co por mds que muchos de los ex mineros devenidos agricultores de coca cobraron mayor
protagonismo. Los trabajadores fabriles desocupados de Argentina fueron una fuerza importante en
los grandes levantamientos de los ultimos tiempos, estar «desocupados» no significa que «perdie-
ron» una identidad de clase y se convirtieron en una «multitud». Incluso si «multitud» remite a
grupos de activistas que trabajan de forma colectiva, la «diversidad» no hace desaparecer su historia
de clase, su conciencia ni la especificidad de sus reivindicaciones en el interior de los movimientos.
James Petras (profesor de Sociologia en la Universidad de Binghamton, Nueva York), Revista N,
agosto de 2004.

180



Debates filosoficos sobre problemadticas contemporaneas

Globalizacién y comunicacién
Pensar la “opinién ptblica”
Las nuevas tecnologias de la informacion y la comunicacién han sido decisivas en la
construccién de la opinién publica y en la definicién del espacio ptblico actual. Los
pensadores que se han enfrentado a este tema estan, en general, atravesados por dos
grandes metéforas conceptuales: la infinita fragmentacién que proponen los me-
dios por un lado, y la dominacién global, casi como amenaza totalitaria, de los me-
dios masivos, por el otro. Quienes han pensado en la relaciéon de los medios con la
sociedad tienen como horizonte de discusion las definiciones de Jiirgen Habermas
en Historia y critica de la opinion publica (publicado originalmente en 1962) sobre la
conformacién del espacio publico y de la opinién ptiblica. Habermas, que estudié
con admiracién la construccion de la opinion publica durante la [lustracién, no sien-
te el mismo optimismo con respecto al presente:
"Junto con la comercializacién y la condensacién de la red de comunicacién, junto con el
creciente despliegue del capital y el ascendente grado organizativo de los dispositivos
publicistas, los canales de comunicacién pasaron a estar regulados de manera més inten-
sa y las oportunidades de acceso a la comunicacion publica quedaron sujetas a una pre-
sidn selectiva aun mayor. Surgié asi una nueva clase de influencia, a saber, un poder de
los medios que, utilizado con manipulacién, hace perder la inocencia al principio de la
publicidad. La esfera ptiblica, dominada y preestructurada al mismo tiempo por los mass
media, degener6 en un ruedo impregnado por el poder, y en ese ruedo se libré una batalla

181

Material de distribucion gratuita




no s6lo por el control de la influencia sino también por la regulacién de los flujos de

comunicacién que actian con eficacia sobre el comportamiento.”
La influencia de las ideas de Habermas ha sido tan profunda que escribir sobre estos
temas significa, en primer lugar, discutir su inmenso trabajo. El sueco Peter Dahlgren,
por ejemplo, le critica al filésofo aleman que mientras que por un lado idealiza la
construccién del espacio publico en el siglo XIX, por el otro es demasiado pesimista
con la posibilidad de un espacio ptblico actual. Para Dahlgren no se debe idealizar
el papel de los canales consagrados de la cultura sino que hay que atender a las
voces marginales y a la cultura popular. Escribe Dahlgren: “Ni siquiera en su mo-
mento culminante, el discurso burgués manifest$ el grado de racionalidad que
Habermas le atribuye. Por otro lado, la situacién en el periodo de capitalismo avan-
zado —por sombria que sea— dista mucho de ser tan irreparable y tan desesperada
como afirma Habermas». Gran parte del optimismo de Dahlgren se basa en el hecho
de que, en su visién, «el sentido (de la comunicacién) nunca esté fijado» de antema-
no. Y esta esperanza estd basada en una mirada de los receptores del mensaje no
como sujetos pasivos, sino activos. Esta concepcién es compartida por otros analistas
de la recepcién, como David Morley o Ien Ang. Dahlgren coincide con Habermas en
cuanto al papel que les cabe a los medios en «la decadencia del espacio ptiblico», sin
embargo, critica la miopia para detectar tensiones y fisuras que nos impedirian cap-
tar nuevas formas de determinacién de la esfera publica. Estas tensiones pueden
sintetizarse en cuatro fenémenos: la crisis del Estado-nacién, la fragmentacién de los
publicos, la aparicién de movimientos politicos y sociales novedosos y la relativa
libertad de acceso de los consumidores a las tecnologias avanzadas de la comunica-
cion.
Diferente es la perspectiva del filésofo italiano Gianni Vattimo. Para Vattimo, la rela-
cién de los seres humanos de nuestros dias con los medios es andloga a la que se
puede establecer con la historia como narracién de una época y, en este sentido,
nuestra época se define por “la disolucién de la idea de historia como curso unita-
rio». “No hay una historia tinica —escribe Vattimo en su obra La sociedad transparente
(1990)-, hay imagenes del pasado propuestas desde diversos puntos de vista, y es
ilusorio pensar que haya un punto de vista supremo comprensivo, capaz de unificar
todos los restantes». Vattimo considera que los medios cumplen un papel determi-
nante, y que éstos, lejos de hacer mds transparente a la sociedad, la vuelven maés

...Si VOS CREES QUE ES.
EL PUBLICO EL QUE DOMINA
1LOS ACONTECIMIENTOS....

..NFORMA QUE ANTE
7 LOS ACONTECIMIENTOS
QUE SON DEL DOMINIO
PUBLICO..,




Debates filos6ficos sobre problematicas contemporaneas

compleja y cadtica. Y «es precisamente en este caos relativo donde residen nuestras
esperanzas de emancipacién». Para Vattimo
"Occidente vive una situacién explosiva, una pluralizacién que parece irrefrenable y que
torna imposible concebir el mundo y la historia segiin puntos de vista unitarios. [...] La
intensificacién de las posibilidades de informacién sobre la realidad en sus més diversos
aspectos vuelve cada vez menos concebible la idea misma de una realidad. Realidad,
para nosotros, es mas bien el resultado del entrecruzarse, del “contaminarse» (en el sen-
tido latino) de las mdiltiples imagenes, interpretaciones y reconstrucciones que compiten
entre si, o que, de cualquier manera, sin coordinacién “central» alguna, distribuyen los
medios masivos. [...] Se abre camino asi a un ideal de emancipacién a cuya base misma
estan, mas bien, la oscilacién, la pluralidad, y, en definitiva, la erosién del propio princi-
pio de realidad." ‘
El fil6sofo francés Paul Virilio observa en su ensayo El arte del motor. Aceleracion y
realidad virtual, que el poder de los medios como constructores de la opinién ptiblica
no estd tanto en su poder de mostrar, como en su facultad de esconder y de borrar; y
Virilio, que toma probablemente esta idea del funcionamiento de los medios en los
Estados totalitarios, la extiende a los medios de paises democraticos. Asimismo, Virilio
ve cdmo los medios han colaborado a construir «una masa anémica», «una ciénaga
social inextricable» formada por guetos tan numerosos como los individuos. Por su
voluntad de llegar a todos los ptiblicos posibles (diferentes razas, sexos, condiciones
econdmicas, opiniones politicas, preferencias sexuales), los medios han lavado su
mensaje y han perdido asi su poder. Han llegado, como escribe Virilio, a su «umbral
de tolerancia».
Las consecuencias de la difusién global de los medios abarcan todo el espectro de la
sociedad humana en sus diversas facetas, pero han marcado especialmente a la poli-
tica. La omnipresencia de los mass media ha obligado a la politica a reorganizarse en
torno a las estrategias de comunicacién. El socilogo espafiol, especialista en comu-
nicacion, Manuel Castells, uno de los investigadores que més ha reflexionado sobre
la relacién entre medios, sociedad y politica, escribe: «Debido a los efectos conver-
gentes de la crisis de los sistemas politicos tradicionales y del espectacular aumento
de la penetracién de los nuevos medios, la comunicacién y la informacién politica
han quedado capturadas en el espacio de los medios». El ensayista espafiol observa
en su trabajo La era de la informacién (1998) que la democracia politica tal como se
difundié en los siglos XIX y XX es un «cascarén vacio» que necesita una nueva for-
mulacién. «Y como los sistemas politicos se siguen basando en formas organizativas
y estrategias politicas de la era industrial —sigue—, se han quedado obsoletos en cuanto
a politica y ven negada su autonomia por los flujos de informacién de los que depen-
den. Esta es una fuente fundamental de la crisis de la democracia en la era de la
informacién”. Lo que esta en crisis es el sistema de representacién en los dos senti-
dos del término: la representacién democratica se convierte en representaciéon
«actoral», y los espacios de representacion de los medios pretenden ser una repre-
sentacién efectiva de los ciudadanos.
En este sentido, Virilio observa, también en El arte del motor, que «el reparto anarqui-
co de las técnicas de representacion, al provocar la implosién del mundo visible que

183




era el dominio de la opinién ptblica, nos precipita inexorablemente hacia esta fase
ultima de la mediatizacion politica, que vuelve a ser el privilegio de grupos cada vez
menos numerosos, poseedores de una tltima amalgama de la velocidad de la luz (el
secreto) y la abusiva elocuencia de las cifras, los mensajes, las imagenes (la informa-
cién)”. Ahora bien, existe entre quienes estudian esta problemaética una generalizada
coincidencia en que detras de esta transparencia excesiva de la sociedad, se encuen-
tra la accion de grupos pequefios, que trabajan al oscuro; es cierto que mientras se
difunde la idea de un poder que estd en muchas manos, los medios se concentran en
muy pocas, pero también es cierto que estos grupos pequefios no siempre a la vista
son capaces de modificar nuestra actual visién de los medios como operaciones
hegemonicas inasibles por su poderio inmenso o por su infinita fragmentacién en
discursos y soportes.
Castells afirma que la revolucién de las tecnologias de la informacién y la reestruc-
turacién del capitalismo «han inducido una nueva forma de sociedad, la sociedad-
red», que se caracteriza por la globalizacién de las actividades econémicas, por la
flexibilidad e inestabilidad del trabajo, por una cultura de la «virtualidad real» y por
«la transformacién de los cimientos materiales de la vida, el espacio y el tiempo
mediante la constitucién de un espacio de flujos y del tiempo atemporal». Pero fren-
te a esta globalidad de la sociedad-red, Castells —como sefialaba antes Dahlgren—
detecta una reaccion de la identidad. Se trata de la contraposicién de la singularidad
cultural, la individualidad personal y el control de la vida propia frente a esa ten-
dencia red. La globalizacién de los medios de comunicacién y la comunicacién elec-
trénica suponen para este autor una desnacionalizacién y desestatificacién de la in-
formacién que sitta a los Estados-nacién en una batalla —segtin Castells, perdida de
antemano- para controlar la circulacién de la informacién en las redes globales. Esta
circunstancia podria abrir el paso a nuevas formas de lo que Vattimo concebia como
emancipacién. En este mismo sentido, J. Meyerowitz —en el Iicido ensayo No sense of
place (Oxford, 1985)- sostiene que muchos de los rasgos de nuestra «era de la infor-
macién» nos asemejan a las mas primitivas de las formas sociales y politicas: la so-
ciedad cazadora y recolectora.
"En tanto némadas, los cazadores y recolectores no tienen una relacién de fidelidad con
el territorio. También tienen poco sentido del lugar; las actividades especificas no estan
estrechamente fijadas a asentamientos fisicos y especificos. La ausencia de fronteras tan-
to en las sociedades cazadores y recolectoras como en las sociedades electrénicas condu-
ce a toda una serie de chocantes paralelismos. De todos los tipos societales conocidos
anteriores al nuestro, las sociedades recolectoras y cazadoras han tendido a ser las mas
igualitarias en términos de los roles de machos y hembra, nifios y adultos, jefes y segui-
dores."
Habermas, por su parte, toma en cuenta algunas de las criticas que se le han formu-
lado desde que aparecié su estudio sobre la evolucién de la opinién ptiblica, y sefiala
en el prélogo a la segunda edicién de su obra que existen nuevas instancias forma-
doras de opinién —asociaciones voluntarias que estdn fuera de los 4&mbitos del Esta-
do y de la economia— cuya funcién consiste en «mantener y redefinir las fronteras

184



Debates filos6ficos sobre problematicas contemporaneas

entre la sociedad civil y el Estado a través de
dos procesos interdependientes y simultdneos:
la expansién de la igualdad social y de la liber-
tad, y la reestructuracién y democratizacién del
Estado». A diferencia de los partidos politicos,
que en un alto grado se han fusionado con el
Estado, estas asociaciones no pertenecen al sis-
tema administrativo, pero consiguen efectos
politicos por medio del influjo de la publicidad,
porque o bien toman parte directamente en la
comunicacién publica o bien, como es el caso
de los proyectos alternativos, porque contribu-
yen implicitamente a la discusién publica a tra-
vés del ejemplo, a causa del caracter programa-
tico de sus actividades.

El vinculo entre medios masivos de comunica-
ciéon y medios de control social (a través del
poder politico y del poder econémico) ha lleva-
do a algunos filésofos contempordneos a hablar
de una auténtica sociedad de control. Esta expre-
sién fue acuiiada por el francés Gilles Deleuze
como referencia a las «sociedad disciplinarias»
de los siglos XVIII y XIX, sobre las que tanto
escribié Michel Foucault. El autor de Las pala-
bras y las cosas habia prestado especial atencién
a los mecanismos de control y sobre todo de
visién; de alli su fascinacién con el panéptico
disefiado por Jeremy Bentham en 1780: una pri-
sién cuyas celdas podian ser observadas todas
al mismo tiempo desde una oficina central.
Deleuze, por su parte, encuentra que los meca-
nismos tecnolégicos son como modos de con-
trol, ya que nada, por privado que sea, esté a
salvo de la investigacion: ni historias clinicas ni
conversaciones telefénicas ni mensajes persona-
les de correo electrénico. Cdmaras y micréfo-
nos pueden llegar a los tltimos rincones. Meca-
nismos de la televisién como la cdmara oculta -
a veces utilizados con fines humoristicos, otras
como herramienta de investigacién, otras como
irresponsable juego que mezcla estos dos ingre-
dientes con otros tantos—-son atisbos de esta dis-
cutible sociedad de control que plantea Deleuze.

185

w&\{u&eﬁ\ SUPSTE
1S

TABI e TomAR
PARA TRIUNFAR
ENLA VIDAI g




En relacién con ella, la antiutopia de George Orwell, 1984, prestd luego su metéfora
central —el Gran Hermano- para los productos televisivos que imitaron o parodia-
ron a la sociedad de control.
La profusién de los medios electrénicos y el planteo del fin de la privacidad ha obse-
sionado a muchos pensadores, entre los que se encuentra Reg Whitaker; asf como ha
gjercido su fascinacién sobre tantos guionistas de cine: peliculas como Enemigo piibli-
co o El show de Truman tienen en su centro la desproporcién entre el poder del Estado
o las corporaciones y la vida privada, por no hablar de las tantas antiutopias futuristas
mds o menos inspiradas en Orwell. Los medios actuales permiten alcanzar una «vi-
gilancia total», como la llama Whitaker en su estudio El fin de la privacidad (1999),
quien construye ademds una semblanza de la ciudad como territorio de vigilancia
constante: : ‘
"Aunque no formen un sistema integrado y tinico, el mosaico de ojos electrénicos puibli-
cos y privados empieza a cubrir potencialmente toda la ciudad. [...] La misma dindmica
conlleva la extensién de la cobertura a la misma ciudad, ya que la instalacién de cdmaras
desplaza el miedo hacia los lugares sin cobertura, por lo que se acaba exigiéndola en
todas las calles residenciales y en todas las dreas ptblicas."
Entre los ejemplos que podrian enumerarse para hacer més explicita la posicién de
Whitaker, figuran internet, las bases de datos y el uso global de las tarjetas de crédi-
to, entre otros. Dice el autor:

"Henry Ford, el gran empresario de las cadenas de montaje masivas, no quedaba satisfe-

cho con la vigilancia y el control de los trabajadores que podia llevar a cabo en las fabri-

cas. Como es sabido, esperaba que la vida privada de sus trabajadores también estuviera

conforme con sus expectativas de probidad moral, por lo que organizé una compaiiia de

espias para que investigara el comportamiento de los trabajadores en la horas libres."
Pueden discutirse estas visiones un tanto apocalipticas argumentando que espfas y
medios de control han existido siempre, y que la falta de micréfonos nunca desalen-
t6 a las verdaderas «sociedades de control» en su btisqueda de informacién, llevada
a cabo por medios menos sutiles.

186



Debates filoso6ficos sobre problematicas contemporaneas

SALUB MIGUELITO 2AlGO RECIEN LA LIGE | PERO PARECE SER QUE Si PRIMERO TE PONES DESCDORANTE,
MW (ENC‘F—NDO I E LUEGO COMES) SALCHICHAS Y DESPUES TE COMPRAS LN LAVA.- /
-, : RROPAS, TENES GUE SER MUY TARADO PARA NO SER FELIZ

N

La construccién de «sujetos» de la informacion en un mundo global

La robdtica, la clonacidn, el travestismo, las personalidades «virtuales» son fenéme-
nos contemporaneos que ponen en jaque en forma permanente la nocién de sujeto y,
con ella, los acuerdos tacitos que nos llevan a decidir en quién creemos y por qué. El
filésofo y antropdlogo argentino Néstor Garcfa Canclini describe en su tiltimo libro,
Diferentes, desiguales y desconectados (2004), cémo
"[...]1a desconstruccién mds radical de la subjetividad estd siendo realizada por procedi-
mientos genéticos y sociocomunicacionales que favorecen la invencién y simulacién de
sujetos. Desde la robética hasta la clonacién, desde el travestismo de género hasta el fingi-
miento de personalidades en juegos electrénicos, la pregunta por lo que hoy significa ser
sujetos estd -mds que cambiando- asomandose al precipicio de la disolucién."

En un breve ensayo que anticipa sus principales tesis y que fue publicado en una
revista cultural en Buenos Aires, Garcia Canclini sostiene que

"[...] 1a posibilidad de que existan sujetos y sean reconocidos es cada vez més limitada a

_campos imaginarios: el cine, las telenovelas, las biografias de divos y deportistas. La fas-
cinacién generada por sus aventuras heroicas o melodramaticas, as{ como por noticieros
que informan de acontecimientos politicos como si fueran dramas personales o familia-
res, parece responder a la necesidad de los consumidores de encontrar algtin sitio donde
haya sujetos que importan, padecen y acttian."

e s,
Inf isto en que en este asunto de Iz
experimentacion genética hay mucho
circo , Rofesot.. Observe el caso de ese
cient{fico: quiso hacer un clon y le
salis. un clown “re e




DIJO UN FILOSOFO...

“3Qué es un lugar en la mundializacién? ;Quién habla y desde dénde? La fascinacién de estar en
todas partes y el desasosiego de no estar con seguridad en ninguna, de ser muchos y nadie, cambian
el debate sobre la posibilidad de ser sujetos: ya aprendimos en los estudios sobre la configuracién
imaginaria de lo social cudnto pueden tener los procesos sociales y los sujetos de construidos o simu-
lados. Quizd comienza un tiempo de reconstrucciones menos ingenuas de lugares y sujetos, aparecen
ocasiones para desempefiarnos como actores verosimiles, capaces de hacer pactos sociales confiables,
con alguna duracién, en intersecciones disfrutadas. ;Por qué el arte reciente estd redescubriendo el
sujeto o buscando recrearlo? Nombres de artistas del pasado y actuales se convierten en iconos de las
exposiciones-faro, de peliculas europeas, chinas y estadounidenses, de interpretaciones musicales es-
telares. Los editores registran el ascenso de ventas de biografias y autobiografias. ;Las identidades
personales resucitan como marcas para reactivar los mercados, o hay algo mds en este deseo de ser
sujetos, o tenerlos como referencia?

Es notable que la mayor desconstruccién del sujeto se haya cumplido en el siglo XX, cuando mds se
hizo para erigir nuevos sujetos individuales, étnicos y de clase, nacionales y de género. Esta época,
que aumento las dificultades para hablar de la subjetividad, mostré a la vez que no es facil despren-
derse de esa nocién. Llegamos asi a estas preguntas: ;como avanzar desde la sospecha necesaria para
librarnos de afirmaciones ingenuas de la subjetividad hacia el trabajo reconstructivo indispensable
para dar solidez a ciudadanias posibles? ;Qué tareas de investigacién, tedricas y politicas se necesitan?
Las ciencias sociales encuentran dificil poner en el centro de la teoria a los actores cuando la sociedad
es reducida a un mercado anénimo. La politica se paraliza o se desintegra ante el determinismo neo-
liberal, que somete la complejidad de la economia al juego financiero de inversiones sin rostro. Los
partidos politicos y sindicatos nacionales no aciertan a formular elaboraciones alternativas sobre cues-
tiones globales de gran escala, que son asumidas sélo parcialmente por Ong y movimientos ecolégicos
o de derechos humanos.

La posibilidad de que existan sujetos y sean reconocidos es cada vez méas limitada a campos imagina-
rios: el cine, las telenovelas, las biografias de divos y deportistas. La fascinacion generada por sus
aventuras heroicas o melodramaticas, asi como por noticieros que informan de acontecimientos poli-
ticos como si fueran dramas personales o familiares, parece responder a la necesidad de los consumi-
dores de encontrar algun sitio donde haya sujetos que importan, padecen y actdan.

Pero ;es el sujeto s6lo una construccién ficcional de los medios, o puede haber también sujetos criti-
cos, espectadores que ejerzan iniciativas propias a pesar de las astutas manipulaciones medidticas?
Los estudios sobre el lado activo de la recepcién demuestran que no hay medios omnipresentes, ni
audiencias pasivas, pero la concentracién monopdlica y transnacional de las industrias de la cultura,
y la debilidad de las asociaciones de televidentes y consumidores, deja atin irresuelta la cuestién de
cudnto nos permite ser sujetos el capitalismo de redes globalizadas. La posibilidad de serlo aparece
no s6lo como la capacidad creativa y reactiva de los individuos; depende también de derechos colec-
tivos y controles sociales sobre la produccién y circulacién de informaciones y entretenimiento.

La desconstruccién mds radical de la subjetividad esta siendo realizada por procedimientos genéticos
y sociocomunicacionales que favorecen la invencién y simulacién de sujetos. Desde la robética hasta
la clonacidn, desde el travestismo de género hasta el fingimiento de personalidades en juegos electré-
nicos, la pregunta por lo que hoy significa ser sujetos estd -mds que cambiando— asoméndose al pre-
cipicio de la disolucién.

«Nuestras lineas estan ocupadas; lo atenderemos en un momento», dice una voz grabada cuando
queremos pedir una informacién o expresar una queja. Cada vez es mds arduo encontrar a un fabri-
cante que venda el producto, incluso al mismo empleado que nos lo vendié o nos dio una informa-
cién. Detrds de los empleados que rotan de una empresa a otra, de las voces anénimas que se reempla-
zan segun el azar de los turnos, hay «cadenas» de tiendas, «sistemas» bancarios, «servidores» de
Internet. Cuando algo no funciona es porque «se cayé el sistema» o «se desconect? el servidor». La
digitalizacién de los servicios, aliada con la precarizacién laboral, estd propiciando una
desresponsabilizacién de los sujetos individuales y colectivos. Entre las consecuencias de este proce-
so, segun Richard Sennett, encontramos mayor vulnerabilidad de los individuos y un sentimiento
creciente de impotencia.

188




Debates filosoficos sobre problematicas contemporaneas

En vez de conocer a los amigos y las parejas en el trabajo o en la universidad, los encontramos en la
Red. Me conecto con alguien que del otro lado del chat dice ser muyjer y le digo que soy veterinario o
fotégrafo, tengo 40 afios y acabo de llegar de Australia. Ella dice llamarse Ofelia, y asi vamos compar-
tiendo desconocimientos, que es lo que mds nos acerca a los timidos. “Te siento tan cerca», le digo con
entonacién de quien acompafia al otro. Estos juegos con personalidades inventadas pueden ser in-
ofensivos mientras alguien no diga que le gustaria que nos encontrdramos.

Guillermo Bon Bonz4, doctor en Educacién de la Universidad Auténoma de Barcelona, envié a varios
congresos tres ponencias con nombres falsos, parrafos plagiados e insultos racistas escondidos en
citas en aleman. Una de las comunicaciones la firmaba Hans Heidelberg, supuesto profesor titular de
la inexistente Universidad Politécnica de Miinchengladbach. Al develar su trampa, dijo que los traba-
jos, aceptados por comités de especialistas y editados en los CD-Rom de tres universidades importan-
tes, revelaban los teatros inverosimiles en que se han convertido las ferias de vanidades académicas.
Estos ejemplos hacen pensar en los riesgos de confiar demasiado en los mercados, incluso en los
mercados de bienes cientificos. Una posible «salida» es afirmar la necesidad de verificar los hechos y
controlar neopositivistamente la produccién y difusién de conocimientos. Otro camino seria cuestio-
nar las condiciones en que se producen teorias y procesos educativos en medio de la masificacién
cultural, y la competencia canibal por los cargos y el prestigio. Una tercera posibilidad es criticar la
simulacién de identidades y el restablecimiento de poderes, desigualdades y desencuentros a que nos
ha llevado la intensificacién de comunicaciones electrénicas que prometia aumentar y horizontalizar
los intercambios. Cabe preguntarse, entonces, si no seguimos necesitando afirmar con un minimo de
claridad y contrastabilidad en qué consiste ser sujeto después de las desconstrucciones estructuralistas,
marxistas y psicoanaliticas.

Un ejemplo més. En octubre de 2000 una lectora de la novela Sabor a hiel, con la cual la locutora televisiva
espafiola Ana Rosa Quintana se estrenaba en la literatura, revel6 que muchas pdginas de ese relato
estaban copiadas de Album de familia, de Danielle Steel, y otras del libro de Angeles Mastretta Mujeres
de ojos grandes. Sorprendida por el descubrimiento, la «autora» intent6 justificar el plagio diciendo
que los pérrafos importados habian caido en su relato «por un problema de inexperiencia, un error
informatico y un fallo de los documentalistas». ; Documentalistas? En el mundo editorial suele ha-
blarse de negros al referirse a quienes trabajan anénimamente para que un supuesto literato firme,
«préctica generalizada —segtn el diario EI Pais— en el salvaje mercado del best seller». La cuestién tras-
ciende esta novela editada por Planeta que vendié mds de cien mil ejemplares. Pregunta Juan José
Millas: «;Por qué una locutora famosa no puede alquilar su nombre para vender un folletin? También
el Rey y el presidente del Gobierno firman discursos que les escriben otros sin que nadie se escanda-
lice. ;Por qué pedirle a una presentadora de televisién mds que a un Jefe de Estado?». Mas allé del
juego humoristico, la comparacion entre una trampa editorial, una tactica publicitaria y un modo de
produccién delegada de los discursos politicos plantea la necesidad de considerar los problemas de
correlacién entre construcciones verbales y referentes empiricos, la adecuacién entre conceptos y co-
sas, no sélo como un asunto seméntico. Estd en cuestién el sentido pragmatico que adquiere el proble-
ma de la representacién en interacciones diferentes. Se trata de los esquemas compartidos de valora-
cién de los pactos de confiabilidad que dan consistencia a unos y otros modos de interactuar. Toda
referencia, afirma Paul Ricoeur, «es correferencia», o sea que se construye con los otros.

En un sentido, es titil detectar que las identidades son producto de las narraciones y actuaciones. Pero
el entusiasmo posmoderno por esta ficcionalizacién de los sujetos, por el cardcter construido de las
identidades, no se justifica del mismo modo en contextos lidicos o de riesgo. El travestismo, intere-
sante como ocasional juego carnavalesco o experiencia personal, no es un modelo para todos. ;Puede
existir sociedad, es decir pacto social, si nunca sabemos quién nos estd hablando, ni escribiendo, ni
presentando ponencias? Convivir en sociedad es posible en tanto haya sujetos que se hagan responsa-
bles. No se trata de regresar a certezas féciles del idealismo ni del empirismo, ni de negar cudnto
imaginamos de lo real, de los otros y de nosotros mismos al representarnos en el lenguaje. Se trata de
averiguar si en cierto grado es viable hallar formas empiricamente identificables, no sélo
discursivamente imaginadas, de subjetividad y de alteridad.”

Neéstor Garcia Canclini,Un mundo sin sujetos, Revista N, septiembre de 2004.

189




Capitulo VI

La determinacion acerca de la vida
¢{Cuando comienza la vida?

Como de alguna manera se anticip6 al comien-
zo de este libro, la cuestién acerca de cémo se
produce y cémo se concibe —literalmente— una
vida humana no ha dejado de ser una pregunta
siempre actual para la filosofia. Hoy en dia,
cuando la concepcién de vidas humanas pare-
ce comenzar a prescindir de la presencia de uno
u otro progenitor —a través de técnicas de ferti-
lizacién asistida, donacién de évulos o esperma,
fecundacioén in vitro, alquiler de vientre, etc.— e
incluso cuando se plantean como viables inves-
tigaciones que pueden culminar en la clonacién
de seres humanos, estas preguntas se vuelven
mds urgentes y acuciantes. En este contexto, la
filosofia puede reflexionar acerca de las condi-
ciones de posibilidad de estas précticas, sobre
su caracter ético y sobre sus efectos en la consti-
tucién de los seres humanos, asf como también
sobre las consecuencias que estos cambios traen
para las relaciones familiares y sociales.

En cuanto a la constitucién misma de un ser hu-
mano, la pregunta filoséfica acerca de cuando co-
mienza la vida no puede hoy prescindir, por un
lado, de los estudios biolégicos y genéticos que
se realizan en forma permanente, aunque sabe-
mos también que la investigacién cientifica no es
plenamente neutra sino que como toda préctica
humana estd impregnada de discursos sociales,
principios morales y concepciones que, conscien-
temente o no, influyen en la forma en que se for-
mulan hipétesis, teorias y experimentaciones. Sin
embargo, desconociendo las hipétesis, las teorfas
y los avances en estos campos, toda pregunta fi-
loséfica resultard, por lo menos, anacrénica. Tam-
poco es posible escindir los estudios que desde
el punto de vista estadistico o tedrico realizan
las ciencias sociales, asi como la reflexién de los
tedricos del derecho acerca del estatuto legal que
adquiere (o que se prevee que adquiera) cada
/ una de las préacticas relacionadas con la concep-
Joth, para Satira /12. cién y manipulacién de la vida.

190




Debates filoséficos subre problemdticas contemporéneas

Distintas instituciones religiosas tienen ya su posicién tomada sobre cuando comienza
la vida, sobre la correccién o incorreccién ética de las decisiones que se toman sobre
esa vida y sobre las estrategias legales correspondientes. En este sentido, por ejem-
plo, la iglesia catdlica tiene una posicién tomada sobre el estatuto de vida que tiene
el embrién humano ya desde los 14 dias de ocurrida la fecundacién y, sobre esta
base, se opone tenazmente a la despenalizacion del aborto, al que consideran desde
este punto de vista como un asesinato sin mds. A estas posiciones se enfrentan, asi-
mismo, con fuerza creciente, las opiniones de ciertas organizaciones no guberna-
mentales, de grupos feministas, de asociaciones civiles y partidos politicos, que ubi-
can el origen de la vida humana en distintos momentos (algunos al tercer mes del
embrion, otros al séptimo, otras en el alumbramiento, etcétera), pero que en general
quitan del centro de la discusién la determinacién bi6logica del origen del ser huma-
no, para ocuparse del problema de la libertad de eleccién y de las consecuencias
sociales y comunitarias que tienen, por ejemplo, el embarazo adolescente, el emba-
razo en familias que se encuentran en una situacién de pobreza o miseria, el embara-
zo producto de una violacién, o en el caso de que la madre sea demente, incapaz o
padezca una enfermedad tal que el embarazo ponga en riesgo su propia vida ola del
nifio por nacer, o cualquier embarazo no deseado. En este ultimo caso es donde,
justamente, el debate se centra en la libertad de eleccién. Son muchos los dilemas
que enfrentamos en la discusién sobre el aborto: ;es posible obligar a alguien que no
desea tener un hijo a tenerlo?; si se considera al embrién un ser humano, ;cémo
conviven la libertad de eleccién de una mujer que decide abortar con la libertad del
ser que lleva en su vientre?; ;quién lo decide, la mujer o el hombre? sobre todo a
partir de la posibilidad de realizar pruebas de ADN; ;todos las motivaciones perso-
nales para abortar tienen la misma legitimidad?...

De todos los interrogantes en torno de esta cuestion, quiza la que conlleve mayores
consecuencias précticas sea la pregunta filoséfica sobre «;cudndo comienza la vida
humana?», ya que la respuesta sobre el origen de la vida humana nos orientara en
las salidas que encontremos a debates de orden biolégico, socioldgico, ético y legal:
es decir, tras ponernos de acuerdo sobre el comienzo de la vida, estaremos en condi-
ciones de afirmar coherentemente en qué momento adquiere el embrién humano su
estatuto biolégico, moral, social y legal y, sobre todo, hasta dénde es prerrogativa de
los demads, decidir sobre él. Es claro que la filosofia puede aportar aqui una historia
del tratamiento de estos problemas que puede iluminar en cierto modo los debates
actuales y también una serie de herramientas para analizar desde la ética y la antro-
pologia filoséfica las consecuencias de cada una de estas posturas, pero sobre todo g
es tarea de quien reflexiona filoséficamente la argumentacién razonada, fundada
sobre puntos de vista eientificamente plausibles y sobre los aportes de informacio-
nes estadisticas fidedignas, que no sean meras sumas cuantitativas sino que con su
contenido sean capaces de iluminar nuevos puntos de vista acerca de los fenémenos o
en discusion.

Veamos, a efectos de disparar el debate en clase, puntos de vista encontrados, funda-
dos sobre distintas estrategias argumentativas.

191

3
L“
:

'E
=
@

Materlal dedi



TEXTO 1: ;Cudndo comienza la vida?

En las dos tltimas décadas, algunos han puesto en duda que el embrién humano, desde el primer
momento de su concepcién sea un individuo de la especie humana, que se trate de un ser humano.
¢(Cudndo comienza la vida humana?, ;en qué momento, en consecuencia, adquiere el embrién hu-
mano su estatuto biolégico, moral y legal?, son pues las cuestiones que centran el debate ético en el
inicio de la vida. Sobre estos temas, de tanta actualidad y con tantas implicaciones practicas, se
hacen a continuacién algunas consideraciones.

El preembrién o embrién preimplantatorio es el nombre dado por algunos autores al embrién huma-
no durante los primeros catorce dias dias tras la fecundacién. Para algunos, habria que tener «cierto
respeto» hacia ese «conjunto de células envueltas en la zona peliicida», pero no se trataria de un ser
humano ya que en los primeros dias es posible la gemelacidn, las células son totipotenciales, no se ha
formado la linea primitiva y no se ha completado atin la nidacién.

Evidencias genéticas

Los datos embriolégicos permiten afirmar que desde la fecundacién existe un individuo de la espe-

cie humana; existen varias caracteristicas fundamentales que lo justifican:

1. Novedad biolégica: nace algo nuevo al fundirse los niicleos de las células germinales; no se ha dado
ni se dard una informacién genética exactamente igual. Ahi esta escrito el color de los ojos, la
forma de la nariz, etc. Se trata de un ser biolégicamente tnico e irrepetible.

2. Unidad: si se trata de una individualidad biolégica, de un todo compuesto de partes organizadas,
tiene que haber un centro coordinador; es el genoma el centro organizador que va haciendo que se
den las sucesivas fases en esa novedad biolégica de forma arménica.

3. Continuidad: no existe ningun salto cualitativo desde la fecundacién hasta la muerte; no puede
decirse que en un momento es una cosa y mds adelante otra diferente; todo el desarrollo esta
previsto en el genoma. Desde la fecundacién existe un individuo de la especie humana que se va
desarrollando de manera continua.

4. Autonomia: desde el punto de vista biolégico, todo el desarrollo sucede desde el principio hasta el
final de manera auténoma. La informacién para dirigir esos procesos viene del embrién mismo,
de su genoma. Desde el inicio, es el embrién quien pide a la madre lo que necesita, estableciéndo-
se un «didlogo quimico».

5. Especificidad: todo ser vivo pertenece a una especie. El embrién, analizando su cariotipo, vemos
que desde el primer momento de su desarrollo pertenece a la especie homo sapiens sapiens.

6. Historicidad o biografia: todo viviente tiene “una historia”, no es solamente lo que se vé en un
momento dado (un conjunto de células vistas con el microscopio), sino que todo viviente es lo que
ha sido hasta ese momento y lo que serd después.

Ya se han mencionado varias objeciones a que el preembrién sea un individuo de la especie humana;

vamos a analizarlas brevemente a continuacién.

* La posibilidad de gemelacién antes de la implantacién en el ttero; si el preembrién se puede divi-

dir en dos 0 mds (de forma natural o por clonacién), entonces no es un individuo. La afirmacién de la

ultima frase no es cierta; por ejemplo, una ameba es un individuo bioldgico, aunque pueda dividirse y dar lugar

a otras amebas. Individuo no es igual a indivisible; un individuo se puede dividir, como puede ocurrir con el

embrién humano antes de implantarse y dar lugar a otro embrién “hijo”, que serd otro individuo (caso de los

gemelos univitelinos).

* La totipotencialidad de las células del preembrién. Si una de las células puede dar lugar a otro

individuo, o incluso a la placenta, ;como el blastémero puede ser un individuo? En realidad esto

refuerza el hecho de que es un individuo, pues si siendo células totipotenciales acaban formando un todo, eso
indica que hay un centro organizador. Aunque cada célula podria dar lugar a cualquier miembro, a la placenta,
etc., el centro organizador va colocando a cada célula a formar una cosa. La placenta ademds puede ser conside-
rada como un miembro temporal y necesario para el individuo que en un momento dado se pierde.

* La ausencia de la linea primitiva; hasta el dia 14 no aparece el esbozo del sistema nervioso central,

que sera el centro organizador del organismo, por lo que algunos piensan que hasta entonces no se

192




Debates filos6ficos sobre problemat:.as contemporaneas

puede hablar de individuo. El verdadero centro organizador en las primeras semanas es el genoma, presente
desde el primer instante; mds adelante serd el sistema nervioso central el organizador. Efectivamente, el
preembrién o el embrion es un individuo de la especie humana, pero no es una persona, dicen algunos.

Lo que merece respeto es todo ser humano, llamémosle o no persona; es el hombre y la mujer en
cuanto tales los que tienen unos derechos: se trata de los derechos del ser humano. Persona humana
es ese ser humano en cuanto es capaz de interioridad (autoconciencia, autonomia, libertad),
relacionalidad (activa o pasiva), trascendencia... La persona tiene sentido en si misma, es fin en si
misma. Para algunos, persona es relacionalidad, por lo que, hasta que no se produce una relacién
fisico-quimica en la nidacién, el embrién no es persona. Antes de la nidacién, ya existe una relacién
del nuevo ser con la madre a través de diversos factores y hormonas. De todas formas, un ser huma-
no se manifiesta como tal porque es persona (el actuar sigue al ser y no al revés, dicen algunos
filésofos).

Por ejemplo, si oimos ladrar pensamos: es un perro; pero no es un perro porque ladre, si no ladrara
seguiria siendo un perro. De forma parecida puede afirmarse que todo ser humano es persona aun-
que todavia no actie como tal porque no se han desarrollado sus capacidades (como ocurre en los
primeros momentos de la existencia del hombre y de la mujer), o porque las haya perdido (como en
un enfermo en coma o en un demente). ;Cémo un individuo humano podria no ser una persona
humana? Por lo demads, estd en juego algo tan importante que, aunque alguien dudase sinceramente
de que el embrién sea un ser humano, deberia ser respetada en todo momento su dignidad. Al igual
que en Derecho penal se dice “in dubio pro reo”, y en Derecho laboral “in dubio pro operario”,
debemos afirmar en este caso “in dubio pro embrion”.

Javier Vega Gutiérrez, publicado en www.es.catholic.net.

TEXTO 2

Lo que sigue forma parte de la fundamentacién del Proyecto de Ley Nacional sobre la Despenaliza-
cién del Aborto, elaborado en la Comisién Nacional de la Mujer del Partido Socialista y presentado
por el Diputado Socialista Rubén Giustiniani en noviembre de 2002.

El aborto, un problema de salud ptublica

En Argentina, como en la mayoria de los paises donde el aborto constituye un delito, la tendencia
tradicional es desconocer o negar su incidencia, sus causas y consecuencias para la mujer y para el
conjunto de la sociedad. La ilegalidad de esta prdctica provoca una deficiencia en los registros, por
eso la morbilidad materna es sélo estimable de manera indirecta.

En América Latina y el Caribe se producen alrededor de 4.5 millones de abortos inseguros en un afio
y muchos de ellos derivan en complicaciones que colocan en riesgo de vida a las mujeres.(1)

Cada dia se realizan 55 mil abortos inseguros en el mundo y el 95 por ciento en paises en desarrollo.
Se estima que el aborto inducido —en forma clandestina y en condiciones inseguras- es la causa de
una de cada tres muertes en la region latinoamericana y de aproximadamente 800 mil hospitaliza-
ciones por ano.

Segun la Organizacién Mundial de la Salud, América Latina es la regién del mundo donde se reali-
zan la mayor cantidad de abortos. La relacién entre embarazos interrumpidos y adolescencia no deja
de ser alarmante; en todo el mundo mas del 10 por ciento de todos los nacimientos que ocurren
anualmente suceden entre los 15 afios y los 19 afios con consecuencias y riesgos de muerte materna
que es de dos a cuatro veces mayor que en mujeres mayores de 20 afios. En Argentina, el aborto
ocupa el primer lugar como causa de muerte materna. Se estima que cada afio mueren en el pais
alrededor de 500 mujeres y otras 15.000 quedan afectadas en su estado de salud por causas relacio-
nadas con el embarazo, parto y puerperio. Se calcula que se realizan en el pafs 500.000 abortos por
afo. Las complicaciones del aborto son la primera causa de internacién, excluyendo el parto, de
‘mujeres en los hospitales publicos.

Como primera aproximacién a la problematica del aborto, el pacto de 51lenc1o que se ha construido
en torno a la interrupcién del embarazo se quiebra a partir de las estadisticas. A pesar de la dificul-

193




tad de cuantificar la magnitud del problema, las cifras que se obtienen nos demuestran la existencia
de un hecho social que se niega y se invisibiliza. Pero la realidad nos ratifica una contradiccién
innegable entre las necesidades reales de la sociedad y los intereses materiales, econémicos e ideolé-
gicos de sectores sociales, religiosos y politicos conservadores y dogmaticos. La generalidad de este
procedimiento clandestino es considerada una verdadera y mortal endemia, por lo tanto estamos en
presencia de un problema de salud ptblica que los gobiernos deben enfrentar. Los decisores politi-
cos contintan soslayando el problema del aborto en nuestro pais, negando la posibilidad de formu-
lar politicas integrales de salud. ,

El aborto es un problema de salud publica y como tal debe ser incorporado en la agenda de los
gobiernos. La Conferencia Internacional de Poblacién y Desarrollo (1994) establece en su capitulo
“Salud de la mujer y maternidad sin riesgo” lo siguiente: “Los objetivos son: promover la salud de
las mujeres y la maternidad sin riesgo; lograr una reduccién rdpida y sustancial en la morbilidad y
mortalidad maternas y reducir las diferencias observadas entre los paises desarrollados y los paises
en desarrollo, y dentro de cada pais, sobre la base de un esfuerzo decidido por mejorar la salud y el
bienestar de la mujer, reducir considerablemente el niimero de muertes y la morbilidad causados
por abortos realizados en malas condiciones”.

SPRESERVATIVOS 2
¢QUE €S €07 §

S

Pati, para Satira 12.



Debates filosoficos sobre problematicas contemporaneas

195



Filiacidn, identidad y vida

La ciencia y la tecnologia nos proveen de herramientas cada vez mds precisas y efec-
tivas para asegurar la concepcién alli donde ésta parecia imposible o dificultosa; sin
embargo, los usos de estas tecnologfas también introducen problemdticas completa-
mente novedosas. Si suponemos el caso de una pareja que no ha podido concebir un
hijo hasta el momento y para tenerlo decide recurrir a la fertilizacién asistida, la
cuestién no parece problematica. Pero si se trata, por citar sélo un caso entre muchas
formas diversas, de una pareja homosexual compuesta por dos hombres que deci-
den recurrir a técnicas de fertilizacién y alquiler de vientre para concebir un hijo, la
cuestién puede plantear algunas otras preguntas: ;deberia guardar ese nifio algin
vinculo con su progenitora, la mujer que doné sus 6vulos y la que la gesté en su
vientre?; ;es posible fundar un nuevo modo de relaciones filiales en las que no inter-
vengan en absoluto los lazos de sangre? Veamos la opinién de la especialista Anne
Cadoret, autora del libro Padres como los demds (2004), publicada este afio en el diario
Clarin. Dice Cadoret:

"La familia homoparental se establece segtin cuatro férmulas. Puede surgir de una recom-
posicién familiar, con una pareja homosexual posterior a una unién heterosexual, o ser
producto de un acuerdo entre un gay y una lesbiana —vivan o no en pareja—, por el cual
ambos son progenitores y padres del nifio. Este circulard entonces entre dos hogares, uno
masculino y otro femenino. Segun estas dos férmulas, el nifio tiene un padre y una madre.
La familia homoparental puede construirse también a partir de una adopcién o del recur-
so a la asistencia médica para la procreacién: el nifio sélo tiene un hogar, que puede ser
masculino o femenino, y no tiene mds figuras parentales presentes que las paternas o las
maternas. Estas férmulas plantean dos cuestiones: la de la normalizacién de una relacién
homosexual y la de la pluriparentalidad. En el caso de las dos primeras férmulas (la fami-
lia recompuesta y la parentalidad conjunta), el nifio tiene un padre y una madre a quienes
se considera sus progenitores. Allf, sin embargo, los padres ya no viven —o nunca vivie-
ron- juntos. Se trata de una situacién que ya conocen bien las familias ensambladas
heterosexuales. Sin embargo, en el caso de las familias homoparentales, uno o los dos
padres viven con una persona del mismo sexo, conyugalidad que el nifio debe reconocer.
Y esta banalizacién de la homosexualidad nos alarma. ;Cémo es posible? jEl nifio, objeto
de veneracién en nuestras sociedades contempordneas, debe avalar esa situacién!

En el caso de las otras dos férmulas —adopcién y recurso a la asistencia médica para la
procreacién-—, la pareja de padres y la pareja conyugal coinciden, ya que el nifio vive con
su padre o madre adoptivo o bioldgico y la pareja de éste o ésta. Se encuentra entonces en
la misma situacién de validacién de una familia homosexual y, por otra parte, debe hacer
frente a una diferencia importante en relacién con las normas sociales sobre padre y ma-
dre, ya que ese nifio vive en un hogar que es sélo femenino o sélo masculino. Al rechazo
de la homosexualidad se suma la dificultad de pensar una parentalidad plural. Pero el
nifio que nace en una familia homoparental no escapa a esta cuestion.

Un nifio que crecié en una familia recompuesta ya construyé sus referencias parentales
con un padre y una madre, y sobre todo un solo padre y una sola madre, otro requisito
esencial y criticable de nuestro sistema de parentalidad. El nifio de una familia
homoparental que se construye a partir de la férmula de parentalidad conjunta es en la
mayor parte de los casos el mas esperado por los cuatro padres. El reconocimiento de esas
cuatro figuras parentales significaria que los padres ya no se asimilan a los progenitores;
que no siempre hace falta un solo padre y una sola madre para constituir una filiacién. La

196




Debates filosoficos sobre problemaéticas contemporaneas

filiacién difiere del nacimiento y del encuentro sexual entre hombre y mujer.

La cuestién de la pluriparentalidad es diferente en el caso del nifio que se inscribe en el
marco de una familia biparental. Ahi se plantea la cuestion del sexo ausente: es evidente
que el nifio no nacié de dos madres ni de dos padres. ;Por qué no decir que su filiacién
difiere de su nacimiento pero agregando que otro cuerpo permiti6 la llegada de ese nifio
por medio de una donacién de semen o el vientre de la madre portadora? Los homo-
sexuales que eligen la adopcion o la asistencia para la procreacién hacen caer una ficcién
posible y que la ley sostiene en los padres heterosexuales: la de que los padres adoptivos
podrian ser o reemplazar a los progenitores, dado que obedecen al esquema de un solo
padre y una sola madre (el esquema bisexuado de la procreacién); lo mismo pasa, por
otra parte, en el caso del padre o madre que recurre a la asistencia médica para la procrea-
cién. Estos tltimos, sin embargo, dejan un lugar vacio que, en mi opinién, hay que anali-
zar: el del papel insoslayable de lo bioldgico en lo social. Reivindicar ese lugar no supone
enarbolar la bandera totalitaria de un orden simbélico inmutable de un solo padre y una
sola madre, sino reflexionar sobre la instalacién de una pluriparentalidad.

En términos fisiol6gicos, un nifio es producto de la mezcla de sustancias maternas y pa-
ternas (sangre, genes, gametos, segiin las épocas y las consideraciones cientificas), pero si
no hay una disposicién de los adultos para criarlo, el nifio no sobrevive después de su
nacimiento. ;Por qué, entonces, en el proceso de creacién de un ser humano los occidenta-
les hicimos tanto hincapié en lo natural, en la relacién sexual reproductiva? El vinculo de
filiaciéon ya no debe fundarse en la supremacia de los lazos de sangre —a los que se llama
naturales—, sino en una moral de la responsabilidad y el compromiso: el deseo de ser
padre o madre; el derecho de un nifio a tener padres; el compromiso de los padres a criar
un nifio, pero un compromiso que, para escapar a la fragilidad temporal del deseo, debe-
ria estar asegurado, protegido por la institucion.

Por dltimo, cuando ya no hay relacién entre sexualidad, procreacién vy filiacién, y cuando
en la gestacién del nifio intervienen mas cuerpos que los de los padres, ese nifio tiene
derecho a conocer su origen, producto del deseo de sus padres, pero también de la carne
y del acuerdo de los otros «transportadores» de parentalidad, ya se trate de los padres
bioldgicos en el caso de la adopciéon o de los donantes de gametos y madres portadoras. Y
los padres tienen el deber de respetar a esas otras figuras.”

197







Debates filoséficos sobre problematicas contemporaneas

Violencia social e inseguridad + RESPECTO AL TEm
_ SEGURIMD , SE HAN
Pocos temas mds frecuentados por los medios REALIZADO ALGUNAS
PETENCIONES

masivos de comunicacién que el de la violencia
y la “inseguridad”. M4s all4 de las estadisticas,
los andlisis criminolégicos y las reacciones po-
liticas mds o menos efectistas, estas cuestiones
suscitan la reflexién filoséfica en dos sentidos
privilegiados: en un primer sentido, més llano,
porque cada uno de los episodios trdgicos a tra-
vés de los cuales la violencia o la cuestién de la
“seguridad” adquieren “actualidad” reavivan
en cada persona un modo de pensar la infima
distancia que separa a la vida de la muerte; pero
también en un segundo sentido -menos transi-
tado en las discusiones cotidianas y en las cré-
nicas diarias— en que podemos reflexionar filoséficamente sobre violencia e insegu-
ridad. Quizd la pregunta filoséfica por excelencia serfa: ;qué es la violencia? Y luego
(cudles son las condiciones de posibilidad de la violencia y de la inseguridad? Esto
es, la primera deberia ser una pregunta tendiente a volver claro el significado de
aquello que consideramos un problema (el qué) y la segunda, una pregunta critica
(los por qué y los para qué de estos fendmenos). Esta critica —de la violencia, de la
inseguridad— nos obliga a estudiarlas no en forma aislada (o en referencia a un solo
caso ni siquiera a una serie de casos temporalmente relacionados) sino como efecto
de ciertas condiciones individuales, sociales, politicas y econémicas para cuyo andli-
sis precisamos del auxilio de —una vez méds-1la historia y las ciencias sociales.

No hace falta, desde ya, ser filésofo ni siquiera ponerse a pensar con minimo interés
para considerar que ambas, la violencia y la inseguridad, nos llevan por lo general a
situaciones dramadticas, indeseables y hasta cierto punto evitables. Pero estas consi-
deraciones no escapan al sentido comtin y se supone que buscamos otro tipo de
abordaje. La universalidad que busca la filosoffa, de la que hablamos al comienzo de
este libro, nos lleva, a su vez, a situar nuestras preguntas en un plano general, esto
es, a generar reflexiones que sin desestimar el padecimiento individual de cada uno
de los involucrados en cada situacién disparadora, puedan escindirse de su mera
singularidad.

(Qué es la violencia?

La definicién de la violencia exige una reflexién sin supuestos. El filésofo argentino
Conrado Eggers Lan (1927-1996), en su libro Violencia y estructuras (1970), explica asf
el origen etimoldgico de la palabra: “Violentia es una palabra latina que deriva de vis,
con la cual a veces se equivale. A su vez, vis, como su correspondiente griega bia
respecto de bios, guarda una estrecha relacién con vita, cuyo significado es basica-
mente “vida”. Tanto vis en latin como bia en griego quieren decir, en principio, “fuer-

7

za”, “vigor” (...) Andlogamente violentia designa una fuerza —-no ya necesariamente

199




vital, puesto que es atribuida al vino, al sol, o a los vientos—o una impetuosidad
temperamental. (...) De los significados originarios expuestos, podemos deducir que
la violencia es considerada como una fuerza que, en principio natural, puede llegar
a oponerse a la naturaleza, segiin cémo se entienda ésta.” A lo largo de la historia
humana, la violencia, entendida como una suerte de violacién de algtin tipo de pro-
ceso “natural”, aparece sin cesar como un problema con el que han tenido que lidiar
gobernantes y gobernados. A tal punto es una constante presente en las relaciones
entre los individuos, grupos, naciones o pueblos que muchos fil6sofos y ensayistas
han considerado que el ser humano se define esencialmente por y para la violencia.
Se suponia que con el advenimiento de la Modernidad, con sus procesos de
racionalizacion y el establecimiento del derecho entre la poblacién se superarian las
violencias clasicas y tradicionales, pero los acontecimientos sociales en sus distintas
dimensiones demuestran que esto no es asi. De hecho, durante los periodos moder-
no y contemporaneo surgieron algunas definiciones de la violencia no fundamental-
mente como un signo de impotencia, de insensibilidad, de decadencia de la vida e
intolerancia ni como producto de la frustracion tanto a nivel individual como colec-
tivo, sino como potencia y fuerza revolucionaria, capaz de torcer ciertas condiciones
injustas de la sociedad.

Junto a estas teorias (que en algunos casos funcionaron como justificaciones a priori
de la violencia politica), la filosofia contemporanea también desarroll6 una serie de
teorfas acerca de la no-violencia de muy diversas procedencias; desde la resistencia
pacifica de Mahatma Gandhi (India) a la resistencia activa que propugnaban pensa-
dores como la francesa Simone Weil (1909-1943), para quien la no-violencia sélo es
buena si es eficaz, «si se opone a la barbarie y la acaba, si destruye la semilla del
terror; de no ser asi —decia— sélo es retdrica».

Ahora, desde otro punto de vista, si consideramos no ya la esencia de la violencia
sino sus efectos y aceptamos que las distintas formas de violencia presentan una
carga negativa porque tratan de doblegar o desarticular la voluntad del otro, restar-
le autonomia, eliminarlo, expatriarlo o simplemente desposeerlo, hallamos una di-
versidad de situaciones que denotan descomposicién y pérdida de vigencia de una
variedad de instituciones, incluyendo la seguridad ptblica, que regulan el tejido
social contemporaneo. La violencia se presenta asi también como una relacién social
caracterizada por la agresion contra la integridad fisica, psicolégica, simbdlica o cul-
tural de individuos o grupos sociales. En su accionar rompe con las normas juridi-
cas, destruye las cohesiones sociales y perturba el desarrollo normal de las activida-
des econdmicas, sociales y politicas de una determinada sociedad. Tal es el grado y
diversidad de acciones catalogadas de violentas que en la actualidad es pertinente
hablar de violencias y no de violencia como lo hacian enfoques tradicionales que se
encargaban de estudiar el problema.

En su ensayo «La problemadtica de la violencia», Federico Rivera Vélez hace las dis-
tinciones que siguen:

"El debate sobre los tipos de violencia tiene consideraciones de distinta indole, especial-
mente cuando se trata de violencia estructural y de violencia institucional. Si la primera

200



Debates filosoficos sobre problematicas contemporineas

estd identificada como el contexto econémico, social y politico que brinda las posibilida-
des concretas para la realizacién de acciones violentas por y dentro de la sociedad, gene-
ralmente asociada a indices elevados de pobreza, marginacion y un sistema politico de-
mocratico deficitario que limita el desarrollo de la vida de las personas con dignidad y
sus derechos humanos; la segunda puede ser pensada como aquella especie de violencia
estructural aceptada por los individuos, por hallarse formal o realmente encarnada en las
instituciones y tener consideracion aceptable en los distintos &mbitos de la sociedad.”

En términos generales, las violencias que se desarrollan en la sociedad tienen acto-

res, formas y moéviles variados y de muiltiples causas. Cada una de ellas se gesta en

escenarios especificos —escuela, familia, barrio, comunidad campesina, que dan lu-
gar a expresiones que tienen un rostro comun caracteristico. De esa manera se pre-
sentan violencias que pueden ser catalogadas de la siguiente forma:

1. Violencias politicas que provienen de agentes sociales organizados que buscan
modificar, sustituir o alterar el orden institucional vigente existente, o la generada
por aquellas situaciones que restringen la legitimidad, la representacién y la parti-
cipacion de distintos componentes de la poblacién. Este tipo de violencias, por lo ‘
general, estdn asociadas a regimenes autoritarios, democracias deficitarias y
excluyentes o segmentos de la sociedad que no han podido concretar sus deman-
das de diverso cufio frente al Estado nacional, promoviendo de esta forma, una
constante conflictividad politica y social.

2. Violencias econémicas que surgen de los mercados ilegales donde se trafica y co- i
mercia todo tipo de productos —armas, drogas, vehiculos, bienes, electrénica, i
sexo,- ; la industria del secuestro o del sicariato —también vinculadas con las vio-
lencias politicas; las producidas en los &mbitos del tréfico de obras de arte; y, las
que se desprenden de la aplicacién de un modelo econémico concentrador y ex-
cluyente de la riqueza que deviene en una polarizacion socioeconémica entre la
poblacién de una sociedad determinada.

< QUWE HACER ANTE TANTA INSEGURIDAD ? )
NO SE , PERD SIEMPRE fmfss:dg)

ALGUNAS MEDIDAS DE SEGURIDAD
W???WL% &V A0 DE ROBO

NO DEHR HUELLAS . UoR L
TESTAFERRCS , VER GWE N0 KAYA
CAMARAS C(/UL'U?S ECHARLE 1/7
G A Jos MEDICS. . JAMAS
RENUNCIAR AL CARED..

Material de distribucion gratuita




3. Violencias intrafamiliares que se manifiestan por las condiciones culturales, las
relaciones asimétricas de poder y decisién, la composicién demogréfica, entre otras
cuestiones, al interior de un nticleo familiar que tiene un cambio y dindmica acele-
radas. En este tipo de violencias existe una fuerte relacién entre condiciones eco-
némicas minimas de sobrevivencia y el factor cultural expresado bdsicamente en
las conductas «machistas» y prepotentes. De hecho, la mujer y los nifios aparecen
como las principales victimas de este tipo de violencia intrafamiliares.

4. Las violencias sociales, llamadas comunes o internalizadas, que dan cuenta de la
descomposicién de los niveles minimos de convivencia ciudadana y que se expre-
sa en la pérdida de valores que cohesionan a la sociedad en distintos 4&mbitos coti-
dianos. Este tipo de violencias, aunque son menos sustentadas en la fuerza y la
coercidn, representan actos constantes que vulneran a las instituciones y su ges-
tién dentro de la sociedad. La corrupcién en distintos grados, el acoso sexual, la
segregacion, la discriminacién y el racismo son un tipo de violencia, unas mds
simbdlicas que otras, pero que en definitiva merman la capacidad de desenvolvi-
miento de los individuos en el colectivo.

Todos estos tipos de violencia presentan diversos grados de interaccién en distintos
ambitos de la vida social. Por ese motivo, muchos gobiernos e instituciones de Amé-
rica Latina se han preocupado por disefiar una politica publica de seguridad que
combata a la violencia en varios frentes, que se presenta como una tarea prioritaria
para lograr mejores niveles de convivencia ciudadana y de respeto a los derechos
humanos. « '

Por su parte, Eggers Lan en el citado Violencia y estructuras discrimina “tres formas
de violar lo que real o aparentemente seria un proceso natural”:

1) violencia opresiva

2)violencia subversiva

3)violencia coercitiva.

Define la primera como una violencia que “traba la naturaleza del hombre en senti-
do estricto, en cuanto impide el desarrollo de sus potencialidades creadoras. Violen-
cia serfa en este caso, pues, contrario de creatividad”. La violencia subversiva, en
cambio, “ataca al cuerpo legal vigente”. En este caso, pues, “violencia serfa lo con-
trario de orden establecido”. Por su parte, la violencia coercitiva “traba la decisién del
individuo, que en principio es considerada “natural” en la medida en que emana de
la voluntad del mismo”. Sin embargo, aclara Eggers Lan, la decisién acerca de su
“naturalidad” dependeria del criterio con que se valore ésta o en que se halle una
coincidencia con el bien comtn. En definitiva, lo mas caracteristico de esta forma de
violencia es que se impone al individuo algo que éste en principio no acepta volun-
tariamente (aunque resulte dificil decidir cudndo la aceptacién o el rechazo son vo-
luntarios). “Violencia se opone, en esta tercera variante, a persuasion. (...) En cual-
quier caso —concluye Eggers Lan en el volumen antes mencionado-, la represién es
violencia coercitiva”, y su legitimidad dependen no sélo del orden establecido sino
de la coincidencia o disidencia de la voluntad del reprimido con el bien comun”.

202



P

Debates filosoficos sobre problematicas contemporaneas

DIJO UN FILOSOFO...

«La tarea de una critica de la violencia puede circunscribirse a la descripcién de la relacién de ésta
respecto al derecho y a la justicia. Es que, en lo que concierne a la violencia en su sentido mds conci-
50, s6lo se llega a una razén efectiva, siempre y cuando se inscriba dentro de un contexto ético. Y la
esfera de este contexto estd indicada por los conceptos de derecho y de justicia. En lo que se refiere al
primero, no cabe duda de que constituye el medio y el fin de todo orden de derecho. Es mds, en
principio, la violencia sélo puede encontrarse en el dominio de los medios y no en el de los fines.
Estas afirmaciones nos conducen a més y a diferentes perspectivas que las que aparentemente po-
dria pensarse. Porque de ser la violencia un medio, un criterio critico de ella podria parecernos
facilmente dado. Bastaria considerar si la violencia, en casos precisos, sirve a fines justos o injustos.
Por tanto, su critica estaria implicita en un sistema de las fines justos. Pero no es asi. Aun asumiendo
que tal sistema esta por encima de toda duda, la que contiene no es un criterio propio de la violencia
como principio, sino un criterio para los casos de su utilizacién. La cuestién de si la violencia es en
general ética como medio para alcanzar un fin seguiria sin resolverse. Para llegar a una decisién al
respecto, es necesario un criterio més fino, una distincién dentro de la esfera de los medios, indepen-
dientemente de los fines que sirven.

La exclusién de estas interrogaciones criticas mas finas caracteriza, probablemente como distincién
mds notable, a una gran corriente dentro de la filosofia del derecho: la del derecho natural. Para esta
corriente hay tan poco problema en la utilizacién de la violencia para fines justos, como para toda
persona que siente el «derecho» de desplagar su cuerpo hacia una meta deseada. Segtin esta concep-
cién, la misma que sirvié de fondo ideoldgico al terrorismo de la Revolucién Francesa, la violencia es
un producto natural, comparable a una materia prima, que no presenta problema alguno, excepto en
los casos en que se utiliza para fines injustos. Para que las personas puedan renunciar a la violencia
en beneficio del Estado, de acuerdo a la teoria del Estado de derecho natural, hay que asumir (tal
como lo hace expresamente Spinoza en su Tratado teoldgico-politico) que antes de la conclusion de
dicho contrato regido por la razén, el individuo practica libremente toda forma de violencia de facto
y también de jure (de hecho y de derecho). Quizé estas concepciones fueron atin reforzadas tardia
mente por la biologia darwiniana. Esta, de manera totalmente dogmatica, sélo reconoce, ademas de
la seleccién artificial, a la violencia, como medio primario y adecuado para todos los fines de la
naturaleza. La filosofia popular de Darwin, a menudo dejé constancia del corto paso que separa este
dogma de la historia natural con uno més burdo de la filosofia del derecho; por lo que esa violencia,
practicamente sélo adecuada a fines naturales, adquiere por ello también una legitimacién legal.
Dicha tesis de derecho natural de la violencia como dato natural dado, es diametralmente opuesta a
la posicién que respecto a la violencia como dato histérico adquirido asume el derecho positivo. En
tanto el derecho natural es capaz de juicios criticos de la violencia en todo derecho establecido, sélo
en vista de sus fines, el derecho positivo, por su parte, establece juicios sobre todo derecho en vias de
constitucidn, tinicamente a través de la critica de sus medios. Sila justicia es el criterio de los fines, la
legitimidad lo es el de los medios. No obstante, y sin restar nada a su oposicién, ambas escuelas
comparten un dogma fundamental: fines justos pueden ser alcanzados por medios legitimos, y me-
dios legitimos pueden ser empleados para fines justos. El derecho natural aspira «justificar» los
medios por la justicia de sus fines; por su parte, el derecho positivo intenta «garantizar» la justicia de
los fines a través de la legitimacién de los medios. Esta antinomia resultaria insoluble si la premisa
dogmatica comun fuera falsa, es decir, en el caso en que medios legitimos y fines justos estuvieran en
irreconciliable contradiccién. Pero esto no puede producirse sin antes abandonar esta perspectiva y
establecer criterios independientes para fines justos asi como para medios legitimos. (...) Pero el
sentido de la distincién entre violencia legitima e ilegitima no se deja aprehender inmediatamente.
Si es preciso rechazar el malentendido causado por el derecho natural, y segtin el cual todo se redu-
cirfa a la distincién entre fines justos e injustos. Es mds, se sugirié ya que el derecho positivo exige la
identificacién del origen histérico de cada forma de violencia que, bajo ciertas condiciones, recibe su
legitimacién, su sancién.

Walter Benjamin, Para una critica de la violencia, en Angelus Novus, 1971.

203




Actividades para el alumno}y"

2

d) Elefante (2003) de Gus Van San

204




Debates filos6ficos sobre problematicas contemporaneas

La inseguridad en las sociedades modernas y contemporaneas.

En la misma linea en que nos preguntdbamos en el apartado anterior por la defini-

cién y las condiciones de posibilidad de la violencia, deberiamos aqui abordar la

cuestién de la inseguridad. Segiin el Programa de las Naciones Unidas para el Desa-

rrollo (PNUD), se puede establecer una definicién sumaria de la siguiente manera:

* Seguridad ciudadana: condicién personal, real e imaginaria, de encontrarse libre
de amenaza de violencia o despojo por parte de otros

* Inseguridad ciudadana: fenémeno social que resulta del acaecimiento de actos de
violencia y despojo patrimonial sumado a la percepcién subjetiva de las personas
respecto a su vulnerabilidad frente a tales situaciones

Sin embargo, encontramos una definicién ampliada en las discusiones presentadas
en el Foro Social Mundial Temaético realizado en Colombia en junio de 2003. Alli se
consideraba pertinente retomar la categoria y la nocién de seguridad humana pro-
puesta por Naciones Unidas. La seguridad humana, “significa que la gente puede
ejercer sus opciones con seguridad y libertad, y que puede tener, confianza en que
las oportunidades que tiene hoy no se perderdn mafana. Asi entendida, la seguri-
dad humana tiene dos aspectos principales: la seguridad de amenazas crénicas, como
el hambre, la enfermedad y la represién y la proteccion de alteraciones subitas y
perjudiciales de las pautas de la vida cotidiana, ya se trate del hogar, del empleo, o
de la comunidad. Estas amenazas existen en todos los niveles de ingreso nacional y
de desarrollo. Coherente con esta nociéon mds amplia e integral de seguridad huma-
na, las Naciones Unidas establecen siete categorias principales de inseguridad hu-
mana:

¢ Inseguridad econémica y laboral

* Inseguridad alimentaria

¢ Inseguridad en materia de salud

¢ Inseguridad personal

¢ Inseguridad ambiental

¢ Inseguridad de la comunidad y cultural

* Inseguridad politica. '

Esta distincién supone obligaciones mayores para los organismos internacionales,
para los gobiernos —sobre todo de los paises desarrollados- y de las sociedades en
general para brindar seguridad humana a todos los seres humanos del planeta, in-
dependientemente de su condicién econémica; de su raza, de sus creencias, de su
sexo, de su edad, de sus opiniones politicas y de su nacionalidad. Hacer esto, es hoy
un imperativo ético, politico y econémico de las grandes potencias, de los organis-
mos multilaterales; de los gobiernos y de la sociedad en general.

En su discusién durante aquel Foro Social Mundial, el colombiano Jorge Bernal
Medina sefialaba que precisamente en relacién con esta nueva definicién es que re-
sulta “tan grave y tan desalentador encontrar que en la reciente Cumbre de las ocho
grandes potencias mundiales realizada en Suiza, la tinica preocupacién real fue la de

205




la seguridad entendida como el combate al terrorismo (algo necesario), dejando de
lado propuestas tan interesantes como la que hizo el presidente de Brasil, Ignacio
Lula Da Silva, de crear un Fondo Mundial para la lucha contra el hambre, que per-
mitirfa ir avanzando en eliminar este flagelo de la faz de la tierra. (...) Mientras se
mantengan los graves indices de pobreza, de indigencia, de hambre, de desigual-
dad, de enfermedad, de desempleo en el mundo, no habrd seguridad humana en el
mundo”. Una de las conclusiones de aquel debate fue que si se acepta la nocién de
seguridad humana, y como parte de la misma, consideramos la seguridad alimentaria,
la salud, el trabajo, la recreacidn, es evidente que “no podremos tener un mundo
seguro mientras se mantengan las oprobiosas diferencias y desigualdades en el mun-
do. Mientras mas de 1.200 millones de hombres, mujeres y nifios y nifias no tengan
asegurada siquiera sus tres comidas diarias, mientras 4200 millones se encuentren
en la pobreza (...) serd imposible proclamar y, sobre todo, tener un mundo seguro”.

A partir de este andlisis, podemos reflexionar con mayor amplitud entonces
sobre las condiciones de posibilidad de la “inseguridad social”, asi como también
sobre el caracter publico o privado —a nivel nacional o multinacional- que deberian
tener las iniciativas tendientes a eliminar o reducirla. En el texto que viene a conti-
nuacién, un articulo sobre el libro La inseguridad social - ; Qué es estar protegido?, de
Robert Castel, al que sigue una entrevista al pensador francés, se propone la hip6te-
sis de que es la propia industria de la seguridad la que avanza socialmente con la
nocién de riesgo como estandarte.

Entrevista a Robert Castel

“Eliminar al mercado es una mala utopia”

El prestigioso intelectual francés Robert Castel dice que para solucionar las flagrantes inequidades
en materia de seguridad social no se puede prescindir del Estado regulador ni del mercado. Un
didlogo con Castel y el analisis de su tltimo libro, publicado en la Argentina.

Con un pie en la sociologia y otro en la filosofia, Robert Castel se ha ocupado de estudiar el funcio-
namiento de las sociedades modernas. Sus primeros trabajos lo ubican cerca de las problemadticas
que en los afios 70 interesaban a sus colegas Michel Foucault y Gilles Deleuze, particularmente, la
psiquiatria y el psicoanalisis. Mds recientemente, Castel ha dirigido la mirada hacia otra gran pro-
blemética que también interesé a Foucault en sus tiltimos afios: la nocién de riesgo. En este marco se
inscribe su tltimo trabajo, La inseguridad social. ;Qué significa estar protegido?, que editorial Mantantial
acaba de publicar en la Argentina. En él Castel aborda algunas de las cuestiones mas actuales y
acuciantes: la seguridad, los nuevos riesgos, la necesidad de nuevas protecciones, cuestiones que
compartié en didlogo con N.

El punto de partida de Castel es la distincién entre protecciones civiles (de las personas, de los bie-
nes) y sociales (jubilacién, seguros de salud). En la sociedad premoderna, la seguridad se apoyaba en
las relaciones de proximidad, como las comunidades campesinas o las corporaciones. Con la moder-
nidad, en cambio, cada uno es reconocido por si mismo, independientemente de su pertenencia a un
grupo. Sin embargo, como lo mostré Thomas Hobbes en el siglo XVII, una sociedad de individuos no
es propiamente una sociedad. Su situacién se asemeja a esa guerra de todos contra todos que Hobbes
llamé estado de naturaleza. Para poner fin a estas luchas, es necesario crear el Estado. Este debe
proteger a sus habitantes, asegurarles sus derechos individuales y liberarlos del miedo y de la inse-
guridad. Una sociedad de individuos sélo es posible en un Estado que los proteja.

206




Debates filosoficos sobre problematicas contemporaneas

El propio Hobbes anticipé una de las grandes paradojas de la seguridad. La existencia del Estado se
justifica por la necesidad de brindar seguridad, pero un Estado que persigue la seguridad total se
convierte en un Estado absoluto. Exacerbada, la demanda de seguridad puede poner en riesgo la
vida y los derechos de los individuos. En un estado de derecho, el Estado no puede ser protector a
cualquier precio. Un ejemplo, dice Castel: la actual guerra contra el terrorismo.

Pocas décadas después de Hobbes, John Locke vio esta dificultad y reelabor6 los términos del pro-
blema partiendo del individuo como propietario y atribuyendo al Estado la funcién de proteger la
propiedad. El derecho de propiedad, que para Locke comienza por el propio cuerpo, pone limites al
Estado. Los hombres, afirma, se someten a un Estado para que les garantice la propiedad que da
seguridad a sus vidas. No es casual que el derecho de propiedad se haya convertido en uno de los
derechos humanos, incluido en la Declaracién Universal de los Derechos del Hombre.

Debemos recordar, quizds, que la propiedad, especialmente en su sentido moderno, no es ni origina-
ria ni exclusivamente un concepto econémico, sino antropolégico. Y lo mismo hay que afirmar acer-
ca del concepto de mercado. Ellos no fueron elaborados para pensar primariamente una economia
de mercado, sino la sociedad; para encontrar un acuerdo entre libertad y justicia. La afirmacién de la
centralidad del mercado y de la propiedad fue el camino para superar la paradoja hobbesiana.
Pero el derecho de propiedad y la afirmacién de la centralidad del mercado no fueron suficientes.
Con las revoluciones industriales y el crecimiento de la poblacién, el Estado moderno tuvo que pro-
teger a todos los ciudadanos, propietarios y no-propietarios. La solucién no pasé por el reparto de la
propiedad privada, sino por crear protecciones sociales. Asi se formé nuestra actual sociedad de
asalariados. Propiamente, no una sociedad de iguales sino de semejantes, diferenciada y jerarquizada.
El crecimiento econémico y la inscripcién de los individuos en nuevos colectivos protectores, como
los sindicatos, hicieron posible esta transformacién. En la medida en que las protecciones sociales
estan vinculadas directa o indirectamente con el trabajo, la afirmacién de la centralidad de éste alti-
mo siguié y complementé a la afirmacién de la centralidad del mercado y de la propiedad.

A partir de aqui, podemos pensar la otra gran paradoja de la seguridad. Sin las protecciones sociales,
que domestican el mercado, resulta imposible en los hechos garantizar las libertades civiles e indivi-
duales. Las protecciones civiles y las sociales no pueden ser abordadas como dos esferas separadas
y, mucho menos, opuestas. En gran medida —dice Castel- sélo se podra neutralizar el aumento de la
inseguridad social si se le da, o no, seguridad al trabajo (aqui habria que ubicar el error de las politi-
cas de tolerancia cero).

A partir del final de la Segunda Guerra Mundial, los procesos de regionalizacién politica (la Comu-
nidad Europea) y de globalizacién de la economia condujeron a un debilitamiento del Estado y,
consecuentemente, a la crisis del Estado - benefactor. Por otro lado, el desempleo masivo también
debilité a las organizaciones colectivas. Nos encontramos, asi, con un proceso de descolectivizacién
y de reindividualizacién que confiere a la inseguridad una nueva fisonomia. Ahora bien, a menos
que busquemos un retorno al estado de naturaleza, el Estado no puede renunciar a garantizar las
protecciones civiles y sociales. Debe asegurar que los individuos dispongan de las condiciones socia-
les para su independencia. Se trata, como vimos, de una exigencia inscripta en el corazén mismo de
la modernidad politico-social. Por otro lado, a menos que se persiga un retorno a un sistema
premoderno de seguridad, un sistema de relaciones feudales, el Estado también debe asegurar. que
los individuos puedan disponer de las condiciones sociales para su independencia por derecho pro-
pio. Las relaciones clientelistas ~dice Castel- procuran potentes sistemas de proteccién, pero se pa-
gan con una profunda dependencia de sus miembros. Por ello, una sociedad de semejantes sélo
puede fundarse en una ciudadania social por derecho.

—En su libro dice que harian falta nuevos organismos internacionales para regular la globaliza-
cién. ;Puede ampliar la idea?

-51. Ante todo, creo que la globalizacién afecta particularmente a los paises que conocemos como
paises en vias de desarrollo, pero no solamente a éstos. Creo que existe una suerte de ausencia de
regulacién, una crisis de regulacién que atraviesa todo el mundo, aunque sea més grave y mas dra-

207




Capitulo VI

matica en paises como la Argentina. Esto no significa que no sea grave para los paises del Primer
Mundo. La cuestién es internacional y afecta igualmente a las sociedades de Europa occidental. Si
nos ponemos del lado de la justicia, de la justicia social, podemos efectivamente denunciar el carac-
ter exorbitante de las deudas externas, la forma en que son impuestos los pagos por esas instancias
internacionales como el FMI o el Banco Mundial. Por eso, las instancias internacionales en las que
pienso no son las instancias internacionales tal como existen, y que se interesan en primer lugar por
la liberalizacién econémica. Serfan justamente instancias internacionales, como trata de hacerlo en
cierto modo la Oficina Internacional del Trabajo, capaces de administrar los intercambios internacio-
nales respetando las exigencias ecolégicas y sociales a escala planetaria. Pero en el estado actual es
un poco utépico, sin duda prematuro.

-Se le podria objetar que crear nuevas regulaciones y fortalecer el Estado encarecera el trabajo,
creard mas desocupacion y, finalmente, mas inseguridad.

~El Estado ya no es el Estado que dominaba los parametros de su economia como hasta los afios 70,
sin embargo constituye todavia un limite contra lo que justamente Karl Polany denomina la promo-
cién del mercado auto-regulado, es decir, una hegemonia total del mercado que sélo obedeceria a
sus propias exigencias. Es cierto que asistimos a un debilitamiento del papel regulador del Estado y
por eso el Estado ya no es la instancia practicamente tinica de fuentes de proteccién, de derechos
sociales como pudo serlo en Europa Occidental después de la Segunda Guerra Mundial. Pero creo
que hay un razonamiento perverso, en ultima instancia: el razonamiento liberal segun el cual las
regulaciones sociales, los derechos sociales, la proteccion social son tinicamente obstaculos respecto
de la libre competencia. Es cierto que pone frenos a la competencia, pero detras estd la cuestion del
modelo de sociedad y del lugar que se concede al mercado. No comparto, sin embargo, las posicio-
nes de Toni Negri y otros. El compromiso entre regulacién y mercado es més que dificil, pero es la
posicién que hay que defender; incluso contra ciertas posiciones de izquierda. Me parece que hay
que aceptar el mercado en cierto modo. No podemos pensar la sociedad contempordnea y la socie-
dad del mafiana sin una fuerte presencia del mercado. Me parece que hacer como que el mercado no
existe es una mala utopia. No se puede creer que se lo vaya a eliminar con un golpe de varita mégica
o un golpe de varita revolucionaria. No es algo que resulte posible o que se pueda contemplar en la
coyuntura actual. El mercado existe y tiene aspectos positivos. La produccién de riqueza no es un
mal, mds bien todo lo contrario. La cuestion es la limitacién, la restriccion o cierta domesticacién del
mercado. Estoy con la posicién de Karl Polany. Aunque su libro (La gran transformacién, 1944) sea
un poco viejo, creo que él habia visto bien el problema.

~No encontré en su libro un analisis de la relacion entre la degradacién del individuo a causa de
la inseguridad y una estigmatizacién de toda la sociedad, que usted estudi6 en otros textos.
—Seria una prolongacién absolutamente posible del analisis. Hablé del status del individuo y de su
degradacién, porque creo que se puede decir eso, incluso independientemente de la psiquiatria. La
inseguridad social mina, fragiliza y a veces destruye el status del individuo impidiéndole que goce
de un minimo de independencia social. Genera patologias y sometimiento a la psiquiatria; con el
riesgo de volver casos psiquidtricos problemas cuyo origen es ante todo social.
-A pesar de los multiples nexos entre nuestros paises, no vemos de parte de Francia iniciativas
como las que encontramos, por ejemplo en Inglaterra, para apoyar la posicién argentina sobre la
deuda y su renegociacion.

-Lo lamento y me parece incluso que lo que se 1lamd la crisis argentina hace dos afios conmovié aqui
a mucha gente. Es un ejemplo limite de los procesos de degradacién en un pais que tenia mucha
proximidad con los paises de Europa. Al menos yo lo senti dolorosamente, pero no soy el unico.
Dicho esto, la pregunta que usted plantea y que es la pregunta politica: ;por qué Francia —o sea el
gobierno francés— no da suficiente importancia a esta cuestiéon? Creo que la cuestién se plantea.
Personalmente, lo lamento; también pienso que se le pueden hacer muchos reproches a la forma en
que se maneja la politica actualmente en Francia.

Edgardo Castro, Revista N, septiembre de 2004.

208



Debates filos6ficos sobre problematicas contemporaneas

DJIJO UN FILOSOFO...

Beneficios de vivir en riesgo

“La ideologia generalizada e indiferenciada del riesgo (la «sociedad del riesgo», la «cultura del ries-
go») se ofrece hoy como la referencia teérica privilegiada para denunciar la insuficiencia, incluso el
caracter obsoleto de los dispositivos clasicos de proteccién y la impotencia de los Estados para hacer
frente a la nueva coyuntura econémica. La alternativa, por lo tanto, no puede sostenerse mas que en
el desarrollo de los seguros privados. Asi se puede entender por qué algunos partidarios del seguro
en el &mbito neoliberal siguieron con entusiasmo analisis como los de Ulrich Beck o Anthony Giddens,
e incluso fueron mas lejos. Por ejemplo, en virtud de una sorprendente inversién de los términos,
Francois Ewald y Denis Kessler hacen del riesgo «el principio de reconocimiento del valor del indi-
viduo», «la medida de todo», otorgandole una dimensién antropolégica —como si el riesgo, probabi-
lidad de la aparicién de un acontecimiento exterior al hombre, pudiera constituir un componente del
individuo mismo. De hecho, la insistencia puesta en la proliferacién de los riesgos corre pareja con
una celebracién del individuo aislado de sus inserciones colectivas, «desarraigado», segtn la expre-
sién de Giddens. Este individuo es como un portador de riesgos que navega sin instrumentos en
medio de los obstaculos y los peligros, y debe administrar é] mismo su relacién con los riesgos. No se
ve bien qué rol pueden desempefiar en esta configuracién el Estado social y el seguro obligatorio
garantizado por el derecho. Existe una relacién estrecha entre la explosién de los riesgos, la
hiperindividualizacién de las practicas y la privatizacion de los seguros. Si los riesgos se multiplican
hasta el infinito y si el individuo esta solo para hacerles frente, es al individuo privado, privatizado,
al que le corresponde asegurarse a si mismo, si puede. El manejo de los riesgos no es ya una empresa
colectiva sino una estrategia individual, mientras que el porvenir de los seguros privados esta ase-
gurado por la multiplicacién de los riesgos. Su proliferacién abre un mercado casi infinito al comer-
cio de los seguros.

Robert Castel, Fragmento de «La inseguridad social. ; Qué es estar protegido?.

Con todo esto de la
inseguridad, los
asaltos y los
secuestros. mis papas
estan muy nerviosos,
sabre todo cuando
salimos a la calle.
Estar en la plaza es
divertido, pero

ir y volver de la plaza
ii &s un licuado de
adrenalina 1!




Guerra y carrera armamentista.

Podriamos considerar a la guerra como una especie de la violencia que tiene lugar
en las relaciones internacionales o, en cuanto a la guerra civil, como una especie de
violencia, un conflicto armado, que dentro de un mismo Estado tiene lugar entre
grupos raciales y étnicos o entre grupos politicos. Sin embargo, procediendo en la
forma que hicimos en los apartados anteriores, conviene empezar preguntandonos
qué respuesta han dado los filésofos a las preguntas centrales: qué es la guerra y
cudles son sus condiciones de posibilidad.

Uno de los primeros intentos por esbozar una teoria de la guerra entre Estados —o al
menos un andlisis que pudiera prescindir las connotaciones religiosas—fue el que
llevé a cabo Nicolds Maquiavelo (1469-1527) a comienzos de la modernidad. Lejos
de la idea de guerra santa que habia prevalecido durante buena parte de la Edad
Media, en que las Cruzadas sefialaron el marco en el cual los poderes terrenos dirimfan
sus conflictos de intereses-Maquiavelo sefialé el carécter inevitable de las guerras
en su obra mas conocida, EIl Principe, escrita en 1513. Alli, Maquiavelo escribe, ade-
méds, que el tratar de retrasar la guerra sélo puede resultar en perjuicio de uno mis-
mo (es decir, del propio Estado). Como parte del proceso de secularizacién que ya
estd en marcha y que definird el curso de la modernidad, Maquiavelo toma la guerra
como un hecho inevitable entre ciudades auténomas o Estados. Asf, en su tratado
Arte de la guerra, escrito después de 1516, dice —utilizando el género del didlogo, y en
la voz del personaje del capitdn Fabrizio Colonna, que las ciudades precisan de un
ejército poderoso de ciudadanos, apoyado en la presuncién de que Italia, que tanta
preeminencia ha alcanzado en todas las demds artes, debe destacar también en la de
la guerra. )

210




Debates filosoficos sobre problematicas contemporéneas

o

DIJO UN FILOSOFO...

* Lo que favorece al enemigo nos perjudica a nosotros, y lo que nos favorece a nosotros perjudica al
enemigo.

* Aquel que durante la guerra esté mas atento a conocer los planes del enemigo y emplee mas es-
fuerzo en instruir a sus tropas incurrird en menos peligros y tendrd més esperanzas de victoria.

* Jamas hay que llevar a las tropas al combate sin haber comprobado su moral, constatado que no
tienen miedo y verificado que van bien organizadas. No hay que comprometerlas en una accién
maés que cuando tienen moral de victoria.

* Es preferible rendir al enemigo por hambre que con las armas, porque para vencer con éstas cuenta
mas la fortuna que la capacidad.

* El mejor de-los proyectos es el que permanece oculto para ¢l enemigo hasta el momento de ejecu-
tarlo.

* Nada es mds ttil en la guerra que saber ver la ocasion y aprovecharla.

* La naturaleza produce menos hombres valientes que la educacién y el ejercicio.

* En la guerra vale mas la disciplina que la impetuosidad.

* Si algunos enemigos se pasana las filas propias, resultardn muy titiles si son fieles, porque las filas
adversarias se debilitan més con la pérdida de los desertores que con la de os muertos, aunque la
palabra desertor resulte poco tranquilizadora para los nuevos amigos y odiosa para los antiguos.

* Al establecer el orden de combate es mejor situar muchas reservas tras la primera linea que des-
perdigar a los soldados por hacerla més larga.

¢ Dificilmente resulta vencido el que sabe evaluar sus fuerzas y las del enemigo.

* Mis vale que los soldados sean valientes que no que sean muchos, y a veces es mejor la posicién
que el valor.

* Las cosas nuevas y repentinas atemorizan a los ejércitos; las conocidas y progresivas les impresio-
nan poco. Por eso conviene que, antes de presentar batalla a un enemigo desconocido, las tropas
tomen contacto con él mediante pequefias escaramuzas.

» El que persigue desordenadamente al enemigo después de derrotarlo, no busca sino pasar de ga-
nador a perdedor.

* Quien no se provee de los viveres necesarios, esta ya derrotado sin necesidad de combatir.

* Quien confia mas en la caballeria que en la mfantena, o al contrario, escogerd en consecuencia el
campo de batalla.

* Sidurante el dia se quiere comprobar si ha entrado algtin espia en el sector proplo se ordenara que
todos los soldados entren en sus alojamientos.

* Hay que cambiar de planes si se constata que han llegado a conocimiento del enemigo.

* Hay que aconsejarse con muchos sobre lo que se debe hacer, y con pocos sobre lo que se quiere
realmente hacer.

* En los acuartelamientos se mantendré la disciplina con el temor y el castigo; en campana, con la
esperanza y las recompensas.

* Los buenos generales nunca entablan combate si la necesidad no los obliga o la ocasiéon no los
llama.

* Hay que evitar que el enemigo conozca nuestro orden de combate; cualquiera que sea éste, debe
prever que la primera linea pueda replegarse sobre la segunda y tercera.

* Si se quiere evitar la desorganizacién en el combate, una brigada no debe emplearse para otra
misién distinta de la que se le tenia asignada.

e Las incidencias no previstas son dificiles de resolver; las meditadas, faciles.

¢ El eje de la guerra lo constituyen los hombres, las armas, el dinero y el pan; los factores indispensa-
bles son los dos primeros, porque con hombres y armas se obtiene dinero y pan, pero con pany 3
dinero no se consiguen hombres y armas.

* El no combatiente rico es el premio del soldado pobre.

* Hay que acostumbrar a los soldados a despreciar la comida delicada y la vestimenta lujosa.

Nicolds Maquiavelo, Arte de la guerra, 1516.

211

cion gratuita

I de distribu

erl.

Mat




Magquiavelo no sélo estd pensando en c6mo ganar una guerra con estas “reglas” que
transmite. Su trabajo es, en buena medida, mucho mads interesante en relacién con la
metodologia que intenta aplicar: al igual que en la politica, en la guerra no tiene
sentido basarse en principios abstractos, alejados de las condiciones reales en que se
dan los conflictos humanos, sino que el estudio debe provenir de la observancia de
casos.

Un siglo més tarde, el pensamiento de Thomas Hobbes (1588-1679) nos llevard hacia
otro desarrollo filos6fico del problema de la guerra. Hobbes piensa que los hombres
viven en perpetuo afdn de poder, afdn que cesa solamente con la muerte. La pugna
por obtener riquezas, placeres, honores u otras formas de poder, dice Hobbes, incli-
na a la lucha, la enemistad y a la guerra, por ello, en la naturaleza del hombre se
encuentran tres causas principales de discordia: la competencia, la desconfianza y la
gloria. La competencia, dice Hobbres, impulsa a los hombres a atacarse para lograr
un beneficio, la desconfianza para lograr la seguridad y la gloria para ganar reputa-
cién. Asi, mientras el hombre viva sin un poder comtn que los atemorice a todos, se
hallaran en la condicién de guerra de todos contra todos. La cuestién de la guerra es
abordada por Hobbes como un supuesto del pensamiento politico mismo. Su idea
de que el hombre es “lobo del hombre” o de que el hombre librado a si mismo estaria
en perpetua guerra contra sus semejantes no es sélo un postulado de cardcter
antropoldgico. Hobbes estd analizando de esta manera el origen mismo de la institu-
cién politica. Como existe la tendencia a la guerra permanente, es preciso encontrar
un poder que neutralice la amenaza constante de hombres contra hombres. En este
sentido, Hobbes advierte también que ese estado de guerra inicial nunca existi6. No
hubo un tiempo en que los hombres particulares se hallaran en una situacién de
guerra del uno contra el otro, sino que en diferentes épocas el ser humano se encuen-
tra en estado de continua enemistad, en la situacién y postura de los gladiadores,
con las armas asestadas y los ojos fijos uno en otro, por ende, en esta guerra nada
puede ser injusto. En esta perspectiva las nociones de derecho e ilegalidad, justicia e
injusticia estan fuera de lugar. Lo hombres, “para su propia conservacién —-dice
Hobbes—-buscan la paz y la defensa de aquellos que no les dan paz”. Este es el funda-
mento para la constitucién de la sociedad civil a través de un contrato social, que es
el acuerdo en donde cada uno esté dispuesto a prescindir de su derecho a todas las
cosas cuando los demds también estén dispuestos a hacerlo, asi cada uno de los hom-
bres se obliga, por el contrato con los demds, a no resistir las érdenes del hombre o
del consejo al que hayan reconocido como su soberano. Pero donde no hay.poder
comun, la ley no existe, donde no hay ley, no hay justicia.

Si para Hobbes, la constitucion de la sociedad civil a través de un contrato implica la
salida del estado de guerra, para el fildsofo Karl Marie von Clausewitz (1780-1831),
la situacion es bien diversa. Oficial prusiano, estratego practico y téorico, von
Clausewitz fue durante los tltimos treinta afios de su vida el director de la Escuela
Militar de Berlin, y en su libro péstumo De la Guerra (1833) ofrecié una definicién
clasica de la relacion entre la guerra y la politica que se cita con bastante frecuencia,
aunque fuera de su contexto de discusién original: «la guerra es la continuacién de la

212




Debates filos6ficos sobre problematicas contemporaneas

politica por otros medios». La guerra, desde este punto de vista, no es sélo la continua-
cién de la politica, sino que es el recurso de mayor peso y envergadura del que la
politica se puede servir, al que puede recurrir en cualquier momento y bajo cual-
quier circunstancia, de toda una serie de recursos y ante una amplia gama de posibi-
lidades. Para Clausewitz, cuando un Estado no logra satisfacer sus intereses por
medio de los recursos politicos ortodoxos, cuando no logra dirimir sus controver-
sias con otro Estado mediante la negociacién diplomaética, recurre a la guerra para
intentar, por esta via, obtener los resultados que considera pertinentes. Asi, la guerra
es un recurso mas del Estado para conseguir sus fines. Por ello, implica una serie de
evaluaciones y consideraciones, en virtud de que debe canalizar todas las capacida-
des y medios con los que cuenta.

En su definicién inicial: «La guerra no es otra cosa que un duelo en una escala mas
amplia (...) es, en consecuencia, un acto de fuerza para imponer nuestra voluntad al
adversario» se destaca a la fuerza (fisica) como el medio para lograr tal objetivo. Ello
implica una nocién de asequibilidad de la guerra como recurso para obtener un de-
terminado objetivo, dado que Clausewitz incluyé en su andlisis un elemento que no
habia sido considerado con la seriedad y el peso que él le otorgé: la politica como
motivacion, validacién y fin en si mismo de toda accién militar entre Estados nacio-
nales. El consideraba a la guerra como una herramienta en la consecucién de un
objetivo, de la que habia que obtener el mayor provecho posible. No es una postura
inmoral o amoral. Asi, la guerra “surge siempre de una circunstancia politica, y se
pone de manifiesto por un motivo politico”, se presenta en un contexto donde nin-
glin recurso politico existente, lldmese negociacién politica, negociacién diplométi-
ca, presién econdmica, amenaza, etcétera, logra los objetivos del Estado.

Pero ocurre que cuando Clausewitz escribi6 su obra, la guerra era concebida como
la actividad de un Estado establecido que empleaba fuerzas leales y subordinadas a
él, para combatir a otro estado de caracteristicas similares. Dado que lo que define el
dominio del Estado es el territorio, el control del espacio fisico era entonces el objeto
mas especifico de la guerra; el cruce militar de las fronteras, la materializacién mds
clara de las causas de la guerra y de la iniciacién de las hostilidades, y el ejército,
instrumento para la aplicacion de la violencia, se constituia en un objetivo estratégi-
co militar de principal importancia. Los conflictos fuera de este ambito interestatal,
tales como las campaias coloniales contra tribus salvajes, los levantamientos de cam-
pesinos y sectas religiosas, el terrorismo de grupos anarquistas y otros, no eran con-
siderados propiamente guerra. Pero basta con hojear los diarios para darse cuenta
de que en el &mbito internacional actual estos limites ya no estan tan claros.
Durante los tltimos cincuenta afios del siglo XX, el incremento de la capacidad de
destruccién atémica habia llevado a una reduccién paulatina de los actores interna-
cionales relevantes, hasta dejarlos reducidos a las cinco potencias atémicas y en tlti-
ma instancia a sélo dos: los Estados Unidos y la ex Unién Soviética. Cuando ésta
colapsd, en los afios 90, las alianzas entre potencias industrializadas y entre éstas y
sus paises “clientes” en diversas partes del mundo han dejado de ser ttiles y emergen
con nuevos brios los conflictos que, sin haber cesado, se encontraban amortiguados

213




y subsumidos ante la urgencia de no provocar un enfrentamiento nuclear. Ademas
de los conflictos al interior de los estados —como ocurrié con la ex Yugoslavia; como
contintda ocurriendo entre Rusia y Chechenia-la guerra se presenta hoy con toda
una nueva serie de razonamientos justificatorios, en relacién con probleméticas que
van desde el escarmiento al terrorismo internacional, la sospecha sobre la existencia
de “armas nucleares” o la necesidad de exportar la democracia a Estados que han
vivido por siglos al margen del sistema republicano.

En este contexto, resulta de sumo interés el pensamiento del filésofo italiano
Giorgio Agamben. El presenta una visién mucho mas descarnada del fenémeno de
la guerra. Segtin Agamben, en el siglo XX hemos asistido a un hecho paradojal y
preocupante, porque pasa inadvertido para la mayoria de los ciudadanos: vivimos
en el contexto de lo que se ha denominado una “guerra civil legal”. El totalitarismo
moderno, dice Agamben, se define como la instauracién de una guerra civil legal a
través del estado de excepcidn, y esto corre tanto para el régimen nazi como para la
situacién vivida en los EE.UU. durante la presidencia de George W. Bush. El estado
de excepcidn es ese momento del derecho en el que se suspende el derecho precisa-
mente para garantizar su continuidad e inclusive su existencia. O también: la forma
legal de lo que no puede tener forma legal, porque es incluido en la legalidad a
través de su exclusién. Su tesis de base es que el “estado de excepcién”, ese lapso -
que se supone provisorio- en el cual se suspende el orden juridico, se ha convertido
durante el siglo XX en forma permanente y paradigmaética de gobierno. Una idea
que Agamben retoma de Walter Benjamin, en especial de su octava tesis de filosofia
de la historia que Benjamin escribié poco antes de morir, y que dice: “La tradicién de
los oprimidos nos ensefia que ‘el estado de excepcién’ en el cual vivimos es la regla.
Debemos adherir a un concepto de historia que se corresponda con ese hecho”.

DIJO UN FILOSOFO: _

“El significado inmediatamente biopolitico del estado de excepcidn (...) emerge con claridad en el
“military order” emanado por el presidente de los Estados Unidos el 13 de noviembre de 2001, que
autoriza la “indefinite detention” y el proceso por parte de “military commissions” (que no hay que
* confundir con los tribunales militares previstos por el derecho de guerra) de los no-ciudadanos sos-
pechados de estar implicados en actividades terroristas. Ya la USA Patriot Act, emanada del Senado
el 26 de octubre de 2001, permitia al Attorney generalel “poner bajo custodia” al extranjero (alien) de
quien se sospechara (que fuera sospechoso) de actividades que pusieran en peligro “la seguridad
nacional de los Estados Unidos”; pero dentro de los siete dias el extranjero debia ser o bien expulsa-
do o acusado de violacién de la ley sobre inmigracién o de algtin otro delito. La novedad de la
“orden” del presidente Bush es la de cancelar radicalmente todo estatuto juridico de un individuo,
produciendo asi un ser juridicamente innominable e inclasificable. Los talibanes capturados en
Afganistdn no sélo no gozan del estatuto de POW segtin la convencién de Ginebra, sino que ni
siquiera del de imputado por algtn delito segtn las leyes norteamericanas. Ni prisioneros ni acusa-
dos, sino solamente detainees, ellos son objeto de una pura sefioria de hecho, de una detencién inde-
finida no sélo en sentido temporal, sino también en cuanto a su propia naturaleza, dado que ésta estd
del todo sustraida a la ley y al control juridico. El tinico parangén posible es con la situacién juridica
de los judios en los Lager nazis, los cuales habian perdido, junto con la ciudadania, toda identidad
juridica. pero mantenian al menos aquella de ser hebreos. Como ha sefialado eficazmente Judith
Butler, en los detainee de Guantdnamo, la vida desnuda encuentra su maxima indeterminacién.”

Giorgio Agamben, Estado de excepcién, 2004.

214



Debates filosoficos sobre problematicas contemporaneas

Problematicas ambientales: violacién
del equilibrio ecolégico.

En los apartados dedicados a la ética y a la an-
tropologia filoséfica, entre otros, pudimos per-
cibir hasta qué punto una toma de posicién fi-
loséfica nos lleva a asumir la defensa de la vida
como derecho humano. Desde esta perspecti-
va, la defensa del planeta como espacio vital
comun nos obliga también a definirnos filosofi-
camente. ;Es posible defender la vida y poner
en riesgo —individual o colectivamente, de ma-
nera expresa o implicita—el espacio que nos per-
mite seguir vivos? Una vez que hemos tomado
conciencia de la finitud de los recursos natura-
les que hacen del planeta un lugar vivible —el
agua, las fuentes de energfa—, debemos reflexio-
nar y, sobre todo, actuar en consecuencia. Aho-
ra, mas alla de la reflexion inicial, el estado ac-
tual de los debates sobre equilibrio ecolégico
convierten a la cuestion en un problema cienti-
fico y politico antes que filoséfico.

El Protocolo de Kyoto y el equilibrio ecolégico.

En junio de 1988, James Hansen, un cientifico
de la NASA, declaré ante el congreso de los
Estados Unidos que existia una fuerte «relacién
de causa y efecto» entre las altas temperaturas
y las emisiones humanas de ciertos gases en la
atmésfera. Hansen desarrollaria un modelo
informdtico que predecia una elevacién de la
temperatura media global del planéta entre 1988
y 1997 de casi medio grado centigrado. Asi fue
que en 1990, las Naciones Unidas organizaron
el Panel Intergubernamental sobre el Cambio
Climatico (IPCC) para fomentar la conciencia
politica acerca de los riesgos existentes por la
elevacién de las temperaturas, con los conse-
cuentes peligros para la vida y el futuro del pla-
neta. Sobre todo, el IPCC intenta hacer ver que
algunos de estos riesgos dependen de algunos
usos nocivos derivados de la actividad econé-
mica humana y que, por tanto, pueden ser re-

215




gulados mediante politicas nacionales y sobre todo internacionales de proteccién
ambiental. Una de las acciones politicas mds decididas en relacién con la cuestion ha
sido la decisién de reducir la emisién de los gases que supuestamente estarian pro-
vocando el calentamiento del planeta, ~conocidos como gases de efecto invernadero
(GEI)-.

El llamado Protocolo de Kyoto (por la ciudad que acogié su redaccién) es un docu-
mento a través del cual, una vez ratificado por los gobiernos o parlamentos de los
paises firmantes, éstos se comprometen a que sus ciudadanos limiten las emisiones
de diéxido de carbono, metano, 6xido nitroso, hidrofluorocarbonados,
perfluorocarbonos y hexafluoruro de azufre. El objetivo consiste en reducir el nivel
de las emisiones humanas de esos gases en «no menos del 5% al de 1990 en el perio-
do de compromiso comprendido entre el afio 2008 y 2012.» Para lograrlo, ademas de
recomendarse el fomento del desarrollo sostenible, la promocién de «sistemas agri-
colas sostenibles a la luz de las consideraciones del cambio climdtico» o la reduccién
de las deficiencias del mercado y de cualquier incentivo fiscal o libertad comercial
que pueda ser considerada contraria

Los redactores del protocolo de Kyoto previeron la creacién de un mercado de dere-
chos de emisién en el que los paises o las empresas poseedoras de estos derechos po-
drian venderlos a otros paises o empresas y, asi, dispersar, retrasar y difuminar los efec-
tos sobre la economia mundial. Para garantizar el cumplimiento, el protocolo anuncia
el nombramiento de comités de expertos que controlen la viabilidad de los planes
nacionales y la veracidad de los informes anuales sobre cumplimiento que el proto-
colo requiere a los gobiernos de los paises firmantes. Ademads, se establece que los
paises desarrollados que firmen el tratado cooperen con los paises pobres, mediante
ayuda financiera y tecnoldgica, para dotarles de aquellas tecnologias que ayuden a
limitar sus emisiones de gases y a logar un desarrollo sostenible de sus economias.

216



Debates filosoficos sobre problematicas contemporaneas

-BIBLIOGRAFIA

AGAMBEN Giorgio, Estado de excepcién, 2004.

ARGULLOL Rafael, La atraccion del abismo. Un itinerario por el paisaje romdntico, Barcelona, Plaza y Janés,
1983.

ARISTOTELES, Acerca del alma, introd. Tomas Calvo, Madrid, Gredos, 1994.
ARISTOTELES, Poética, trad. A. Cappelletti, Caracas, Monte Avila Latinoamericana, 1991.
ARISTOTELES, Etica Nicomaquéa, Madrid, Gredos, 1993.

ARISTOTELES, Poética, Caracas, Monte Avila, 1991.

ARRIETA Enrique, DEL VECCHIO Sebastian y LOPEZ Pablo, Asalto a la Modernidad
BARTHES Roland, Ensayos Criticos, Barcelona, Seix Barral, 1988.

BUNGE Mario, La ciencia, su método y su filosofia, Buenos Aires, Siglo Veinte, 1983.
CADORET Anne, Padres como los demds, 2004.

CALVEZ Jean-Yves, El horizonte del nuevo siglo, 2004.

CARPIO Adolfo, Principios de Filosofia, Buenos Aires, Gedisa, 1983.

CASTEL Robert, Las metamorfosis de la cuestion social.

CASTELLS Manuel, La era de la informacién, 1998.

CASSIRER Ernest, Antropologia Filosdfica, México, FCE, 1992.

CHALMERS Alan, ;Qué es esa cosa llamada ciencia?, Buenos Aires, Siglo XXI, 1988.
CLAUSEWITZ von Karl Marie, De la Guerra.

COHEN y NAGUEL, Introduccién a la l6gica y al método cientifico, Buenos Aires, Amorrortu, 1968.
COPIL, Introduccién a la ldgica, Buenos Aires, Eudeba, 1984.

COPI1, Légica simbdlica, México, CECSA, 1978.

DEI Daniel, Elementos de antropologia cristiana cldsica, Buenos Aires, Marymar, 1987.
DESCARTES Renato, Meditaciones Metafisicas, Buenos Aires, Espasa-Calpe, 1938 y reimpresiones.
DIAZ Esther, (comp.), La produccién de los conceptos cientificos, Buenos Aires, Biblios 1994.
DIAZ Esther, Para seguir pensando, Buenos Aires, Eudeba, 1989.

ECO, Umberto, Cinco escritos morales.

EGGERS LAN Conrado, Violenciay estructuras,1970.

EGGERS LAN Conrado, Apologia de Sécrates.

FERRATER MORA José, Diccionario de Filosofia, Madrid, Alianza, 1979.

FRONDIZI Risieri, ; Qué son los valores?, México, FCE, 1995.

FERRATER MORA José, Diccionario de Filosofia, Madrid, Alianza, 1979.

FRONDIZI Risieri, Ensayos filoséficos, México, Fondo de Cultura Econdémica, 1986.
GARCIA CANCLINI Néstor, Diferentes, desiguales y desconectados, 2004.

GARRIDO Manuel, Légica simbdlica, Madrid, Tecnos, 1983.

GOMEZLOBO A., La ética de Sécrates

GRACIA Jorge, “La concepcion estructural del hombre”, Escritos de Filosofia 12, 1983.
GUARIGLIA Osvaldo, Moralidad, Buenos Aires, FCE, 1996. '
HABERMAS Jiirgen, Historia y critica de la opinidn publica, 1962.

HEMPEL Carl, Filosofia de la ciencia natural, Madrid, Alianza, 1974.

HESSEN Johannes, Teoria del Conocimiento, Buenos Aires, Losada, 1983.

217



JASPERS K., La filosofia, 1949

KANT Immanuel, Critica de la razon prictica, Buenos Aires, Losada, 1990.

KANT Immanuel, Fundamentacidn de la metafisica de las costumbres, Buenos Aires, Espasa-Calpe, 1946 (y
reed.).

KANT Immanuel, Critica de la razon pura, México, Porrta, 1982.
KANT Immanuel, Critica del juicio, Madrid, Espasa-Calpe, 1984.

KLIMOVSKY Gregorio, "Estructura y validez de las teorias cientificas”, en Métodos de investigacion en
psicologia y psicopatologia, Buenos Aires, Nueva Vision, 1971.

KLIMOVSKY Gregorio, Las desventuras del conocimiento cientifico, Buenos Aires, AZ, 1999.
KIENTZ Albert, Para analizar los mass media, Valencia, Fernando Torres Editor, 1976.

KUHN Thomas, La estructura de las revoluciones cientificas, México, Fondo de Cultura Econdmica,
1980.

LEVINAS E. , Humanismo del otro hombre.

LOPEZ GIL Marta y DELGADO Liliana, De camino a una ética empresarial, Buenos Aires, Biblos, 1995.
MALIANDI Ricardo, La crisis de nuestro tiempo, Escritos de Filosofia 12, 1983.

MALIANDI Ricardo, Etica: conceptos y problemas, Buenos Aires, Biblos, 1991.

MALIANDI Ricardo, La ética cuestionada, Buenos Aires, Almagesto, 1998.

MAQUIAVELO Nicolas, El Principe.

MAQUIAVELO Nicolas, Arte de la guerra.

MEYEROWITZ J., No sense of place, Oxford, 1985.

MONDOLFO Rodolfo, La conciencia moral de Homero a Demdcrito y Epicuro, Buenos Aires, Eudeba,
1997.

MORO SIMPSON Tomas, Formas légicas, verdad y significado, Buenos Aires, Eudeba, 1975.
MOREAU J., Aristoteles y su escuela. .

NAGEL Ernest, “La naturaleza y fin de la ciencia”, en la revista Philosophy of Science Today, 1967 .
NEGRI Toni, Hardt Michael, Imperio, 2001.

NEGRI Toni, Hardt Michael, Multitud, guerra y democracia en la era del Imperio, 2004.
NIETZSCHEE., Genealogia de la moral.

OBIOLS Guillermo, Problemas Filosdficos, Buenos Aires, Hachette, 1987.

OBIOLS Guillermo, Ldgica y filosofia, Buenos Aires, AZ, 1994.

PLATON, Banquete, trad. F. Garcia Romano, Buenos Aires, Alianza, 1989

PLATON, Republica, trad. Conrado Eggers Lan, Madrid, Gredos, 1998

POPPER Katl, La Iégica de la investigacion cientifica, Madrid, Tecnos, 1962.

RAWLS John, Una teoria de la justicia, 1971.

RIVERA VELEZ, Federico, La problemdtica de la violencia.

RUSSELL Bertrand , Significacion y verdad.

SARTRE Jean Paul, El existencialismo es un humanismo, Buenos Aires, Ediciones el 80, 1997.
SCHELER Max, Etica, Madrid, Revista de Occidente, 1947.

STUART MILL John, El utilitarismo, Madrid, Alianza, 1997.

VATTIMO Gianni, La sociedad transparente, 1990.

VIAGGIO Julio J., La trama perversa del neoliberalismo, Buenos Aires, Dialéctica, 1995.
VIRILIO Paul, El arte del motor. Aceleracién y realidad virtual.

WHITAKER Reg, El fin de la privacidad, 1999.

218



